


   AZƏRBAYCAN RESPUBLİKASI 

 
REPUBLIC OF AZERBAIJAN 

 

 

 

 

MAHMUD KAŞĞARLI 
 

Beynəlxalq elmi jurnal 
 

Cild: 4     Sayı: 1 
 

 

 

 

Mahmud Kashgarly 
 

International Scientific Journal 
 

 

Volume: 4     Issue: 1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bakı – Baku 

2026 
  



Toplu Azərbaycan Respublikası 

Prezidenti yanında Ali Attestasiya 

Komissiyası tərəfindən rəsmi 

qeydiyyata alınmışdır. 

 

 

It was officially registered by the 

Commission of Higher Attestation 

under the President of Azerbaijan 

Republic 

 

 

 

 

 

 

 

_____________________ 

Redaksiyanın ünvanı: 

AZ1000, Bakı şəh., 

Üzeyir Hacıbəyli 68 

 

Editorial address: 

AZ 1000, Baku 

Uzeyir Hajibeyli 68 

Beynəlxalq indekslər / İnternational İndices 

  ISSN 3005-3137 
e-ISSN 3005- 4982 

DOI: 10.36719 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

© Jurnalda çap olunan materiallardan istifadə edərkən istinad mütləqdir. 

© It is necessary to use reference while using the journal materials. 

© kashgarli.az 

© info@kashgarli.az 

 



 

 

Təsisçilər 

 

Prof. Dr. Mahirə HÜSEYNOVA 
https://orcid.org/0000-0002-5135-1666 

huseynova.mahira@yandex.ru 

 

Prof. Dr. Mirvari İSMAYILOVA 

https://orcid.org/0000-0002-2085-544X 

ismayilova.mirvari1960@gmail.com 

 

Baş redaktor 

 

Prof. Dr. Mirvari İSMAYILOVA 

https://orcid.org/0000-0002-2085-544X 

ismayilova.mirvari1960@gmail.com 

 

Redaktorlar 

 

Prof. Dr. Elman QULİYEV 

https://orcid.org/0000-0001-5413-9479 
elman.guliyev1958@gmail.com 

 

Assoc. Prof. Dəyanət MUSAYEV 

https://orcid.org/0000-0001-8503-2244 

musayev_d@yahoo.com 

 

Redaktor köməkçiləri 

 

Sayalı CƏFƏROVA 

https://orcid.org/0009-0003-7052-8079 

saya.jafarova@mail.ru 

 

Validə ŞIXƏLİYEVA 

https://orcid.org/0000-0001-8503-2244 

v.shikhaliyeva@gmail.com 

 

Ülkər HƏSƏNOVA  

https://orcid.org/0009-0009-6054-7503 
ulker.bdu@bk.ru 

 

Dillər üzrə redaktorlar 

Prof. Dr. Flora NADJİYEVA 

PhD Məsmə İSMAYILOVA 

Nərmin QASIMOVA 

 

Elmi sahələr üzrə redaktorlar 

 

Prof. Dr. Kübra ƏLİYEVA, AMEA Arxeologiya və Antropologiya İnstitutu /Azərbaycan 

Prof. Dr. Ləzifə QASIMOVA, Bakı Dövlət Universiteti /Azərbaycan 

Prof. Dr. Sevinc SEYİDOVA, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti /Azərbaycan 

Prof. Dr. Jalə QƏDİMOVA, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti /Azərbaycan 
Vəkil / mediator Sima YAQUBOVA, Azərbaycan Respublikası Mediasiya Şurası / Azərbaycan 

Assoc. Prof. Elşad ABIŞOV, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti /Azərbaycan 

Tədqiqatçı Aynur CƏFƏROVA, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti /Azərbaycan 

 

REDAKSİYA HEYƏTİ 

 

Prof. Dr. Kamal ABDULLAYEV, Azərbaycan Dillər Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Nizami CƏFƏROV, Azərbaycanda Atatürk Mərkəzi / Azərbaycan 

Prof. Dr. Əbülfəz QULİYEV, AMEA Naxçıvan bölməsi İncəsənət, Dil və Ədəbiyyat İnstitutu / Azərbaycan 

Prof. Dr. Hüseyn ƏSGƏROV, Bakı Dövlət Universiteti / Azərbaycan 

https://orcid.org/0000-0002-5135-1666
mailto:huseynova.mahira@yandex.ru
https://orcid.org/0000-0002-2085-544X
mailto:İsmayilova.mirvari1960@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2085-544X
mailto:İsmayilova.mirvari1960@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5413-9479
mailto:elman.guliyev1958@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8503-22446
mailto:musayev_d@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0003-7052-80796
mailto:saya.jafarova@mail.ru
https://orcid.org/0000-0001-8503-2244
mailto:v.shikhaliyeva@gmail.com
mailto:ulker.bdu@bk.ru


 

 

Prof. Dr. Səhər ORUCOVA, Bakı Dövlət Universiteti / Azərbaycan  

Prof. Dr. Firuzə AĞAYEVA, Bakı Dövlət Universiteti / Azərbaycan  

Prof. Dr. Qəzənfər KAZIMOV, AMEA Nəsimi adına Dilçilik İnstitutu / Azərbaycan 
Prof. Dr. İbrahim BAYRAMOV, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Məhərrəm MƏMMƏDLİ, Bakı Dövlət Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Minəxanım NURİYEVA, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Nadir MƏMMƏDLİ, AMEA Nəsimi adına Dilçilik İnstitutu / Azərbaycan 

Prof. Dr. Sayalı SADIQOVA, AMEA Nəsimi adına Dilçilik İnstitutu / Azərbaycan 

Prof. Dr. Sədaqət HƏSƏNOVA, Naxçıvan Dövlət Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Səadət MUHAMEDOVA, Ə.Nəvai adına Daşkənd Dövlət Özbək dili və Ədəbiyyatı Universiteti/ Özbəkistan 

Assoc. Prof. Dr. Aysel QƏRİBLİ, Elm və Təhsil Nazirliyi yanında Elm və Ali təhsil üzrə Dövlət Agentliyi / 

Azərbaycan 

Assoc. Prof. Dr. Elçin İBRAHIMOV, Qarabağ Universiteti / Azərbaycan 

Assoc. Prof. Dr. Şəbnəm HƏSƏNLI-QƏRIBOVA, AMEA Nəsimi adına Dilçilik İnstitutu / Azərbaycan 

Assoc. Prof. Könül HƏSƏNOVA, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti / Azərbaycan 

Assoc. Prof. Dr. Ulduz ASLANOVA, Azərbaycan Dillər Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. İsa HƏBIBBƏYLI, AMEA Rəyasət Heyəti Aparatı / Azərbaycan 

Prof. Dr. Muxtar İMANOV, AMEA Folklor İnstitutu/ Azərbaycan 

Prof. Dr. Əsgər RƏSULOV, Azərbaycan Dövlət Milli Arxivi / Azərbaycan 

Prof. Dr. Qəzənfər PAŞAYEV, AMEA Nizami ad. Ədəbiyyat İnstitutu / Azərbaycan 
Prof. Dr. Siham ZENGI, Bağdad Universiteti/ İraq 

Prof. Dr. Mahmud ALLAHMANLI, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Nizami TAĞISOY, Bakı Slavyan Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Rüstəm KAMAL, Odlar Yurdu Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Seyfəddin RZASOY, AMEA Folklor İnstitutu / Azərbaycan 

Prof. Dr. Təyyar SALAMOĞLU, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Yeganə İSMAYILOVA, Bakı Dövlət Universiteti / Azərbaycan 

PhD Şəbnəm MƏMMƏDOVA, AMEA Folklor İnstitutu/ Azərbaycan 

Prof. Dr. Cəfər CƏFƏROV, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Anar İSGƏNDƏROV, Azərbaycan Respublikasının Milli Məclisi, Elm və Təhsil Komitəsi / Azərbaycan 

Prof. Dr. Arif MƏMMƏDOV, AMEA Arxeologiya və Antropologiya İnstitutu / Azərbaycan 

Prof. Dr. Əliağa MƏMMƏDLİ, AMEA Arxeologiya və Antropologiya İnstitutu / Azərbaycan 

Prof. Dr. Fuad MƏMMƏDOV, Respublika Prezidenti yanında Dövlət İdarəçilik Akademiyası / Azərbaycan 

Prof. Dr. Qafar CƏBİYEV, AMEA Arxeologiya və Antropologiya İnstitutu / Azərbaycan  

Assoc. Prof. Aydın MƏMMƏDOV, Bakı Dövlət Universiteti  / Azərbaycan 

Assoc. Prof. Fariz XƏLİLLİ, AMEA Arxeologiya və Antropologiya İnstitutu / Azərbaycan  

Assoc. Prof. Naibə ƏHMƏDOVA, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti / Azərbaycan  

Prof. Dr. Zemfira SƏFƏROVA, AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutu / Azərbaycan 
Assoc. Prof. Telman İBRAHİMOV, AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutu / Azərbaycan 

Assoc. Prof. Ceyhun İSMAYILOV, “Yanar Dağ” Tarix-Mədəniyyət və Təbiət qoruğu / Azərbaycan 

PhD Şəkər MƏMMƏDOVA, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti / Azərbaycan 

Prof. Dr. Zeynep BAZARBAYEVA, Ahmet Baytursun adına Qazax Dilçilik İnstitutu / Qazaxıstan 

Prof. Dr. Ahmet BICAN ERCILASUN, Qazi Universiteti /Türkiyə 

Prof. Dr. Ahmet BURAN, Firat Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Ahmet NAHMEDOV, Adnan Menderes Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Alfiya YUSUPOVA, Kazan Federal Universiteti / Tatarıstan 

Prof. Dr. Cengiz ALYILMAZ, Bursa Uludağ Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Gulbanu KOSIMOVA, Abay adına Qazax Milli Pedaqoji Universiteti / Qazaxıstan 

Prof. Dr. Hülya KASAPOĞLU ÇENGEL, Hacı Bayram Veli Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. İmre PACHAI, Nyiregyhaza kolleci / Macarıstan 

Prof. Dr. Lemara SELENDILI, V.İ.Vernadski adına Krım Federal Universiteti, Filologiya İnstitutu / Krım 

Prof. Dr. Mustafa ÖNER, Ege Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Oqulbay QAYLIYEVA, Berdax adına Qaraqalpak Dövlət Universiteti / Özbəkistan 

Prof. Dr. Osman MERT, Türk dil qurumu / Türkiyə 

Prof. Dr. Rauşangül AVAKOVA, Al-Farabi adına Qazax Milli Universiteti / Qazaxıstan   
Prof. Dr. Şükrü HALUK AKALIN, Hacettepe Universiteti / Türkiyə 

Assoc. Prof. Dr. Elisabed BZHLAVA, Tiblisi Dövlət Universiteti / Gürcüstan 

Dr. Həzrətqulu DURDUYEV, Türkmənistan EA Məxtimqulu adına Dil, Ədəbiyyat və Milli Əlyazmalar İnstitutu / 

Türkmənistan 

Assoc. Prof. Dr. Minara ALIYEVA-ÇINAR, Bursa Uludağ Universiteti / Türkiyə 

Assoc. Prof. Dr. Spartak KADIU, Tirana Universiteti /Albaniya 

 



 

 

Assoc. Prof. Dr. Rohila RUZMANOVA, Şərəf Rəşidov adına Səmərqənd Dövlət Universiteti Türkoloji Araşdırmalar 

İnstitutu / Özbəkistan 

Dr. Gous Xan MASHKOOR, Cəvahirləl Nehru Universiteti / Hindistan 
Prof. Dr. Amantay ŞƏRIP, L.N.Qumilyov adınaAvrasiya Milli Universiteti /Qazaxıstan   

Prof. Dr. Şuhrat SIROJIDDINOV, Ə. Nəvai adına Daşkənd Dövlət Özbək dili və Ədəbiyyatı Universiteti/ 

Özbəkistan 

Prof. Dr. Alimjan XAMRAYEV, M. O. Auezova adına Ədəbiyyat və İncəsənət İnstitutu /Qazaxıstan 

Prof. Dr. Axtem CELILOV, Krım Federal Universiteti / Krım 

Prof. Dr. Alev Sınar UĞURLU, Uludağ Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Ali DUYMAZ, Balıkesir Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Bilal ÇAKIRÇI, Ankara Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Cezmi BAYRAM, Türk ocaqları İstanbul şöbəsi /Türkiyə 

Prof. Dr. Erkin EMET, Ankara Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Eyup AKMAN, Kastamon Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Flera SAYFULLINA, Kazan Federal Universiteti / Tatarıstan 

Assoc. Prof. Gülnar ƏZİZ, Harvard Universiteti /Amerika 

Prof. Dr. İsmayıl KERIMOV, Krım Mühəndislik və Pedaqoji Universiteti / Krım 

Prof. Dr. Metin EKICI, Ege Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Necati DEMIR, Qazi Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Nurila ŞAYMERDINOVA, L.N.Qumilev adına Milli Avrasiya Universiteti /Qazaxıstan 
Prof. Dr. Ramazan KORKMAZ, Qafqaz Universitetlər Birliyi / Türkiyə 

Prof. Dr. Selami FEDAKAR, Ege Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Yavuz ARPINAR, Ege Universiteti / Türkiyə 

Dos. Dr. Pınar FEDAKAR, Ege Universiteti / Türkiyə 

Dos. Dr. Reyila KAŞĞARLI, İstanbul Universiteti /Türkiyə 

Sultan RAEV, TÜRKSOY / Türkiyə 

Prof. Dr. Abılabek ASANKANOV, A.B.Camgerçinov ad. Tarix Arxeologiya və Etnologiya İnstitutu / Qırğızıstan 

Prof. Dr. Bulat KUMEKOV, Al Farabi ad. Qazax Milli Universiteti Qıpçaqşünaslıq Beynəlxalq İnstitutu / Qazaxıstan 

Prof. Dr. Ahmet TAŞAĞIL, Yeditepe Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Aleksandr NESTEROV, Ural Federal Universiteti / Rusiya 

Prof. Dr. Baybolat ABITOVOV, Oş Dövlət Universiteti / Qırğızıstan 

Prof. Dr. Mehmet ERSAN, Ege Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Selcuk KIRLI, Bursa Uludağ Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Stiven YANGBLUUD, Missuri Kanzas Park Universiteti / Amerika 

Prof. Dr. Tınçtıkbek ÇOROTEQIN, Yusup Balasagun ad. Qırğız Milli Universiteti / Qırğızıstan 

Prof. Dr. Yuliya LISENKO, Altay Dövlət Universiteti / Rusiya 

Prof. Dr. Rubin ZEMON, İnformasiya Texnologiyaları Universiteti / Makedoniya 

Assoc. Prof. Joldoşbek BÖTÖNEYEV, Oş Dövlət Universiteti Şərqşünaslıq İnstitutu / Qırğızıstan 
Assoc. Prof. Anvar BURANOV, Daşkənd Dövlət Universiteti / Özbəkistan 

Prof. Dr. Mehribanu GLAUDINOVA, UNESCO Chair on Conservation of Historical and Cultural Heritage / 

Qazaxıstan 

Prof. Dr. Alev ÇAKMAKOĞLU KURU, Qazi Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Alpaslan HAMDI KUZUCUOĞLU, İstanbul Medeniyyet Universiteti / Türkiyə 

Prof. Dr. Chonq JIN, Oh, Hankuk Xarici Tədqiqatlar Universiteti / Koreya 

Prof. Dr. İbrahim YULDAŞEV, Nizami adına Daşkənd Dövlət Pedaqoji Universiteti / Özbəkistan 

Prof. Dr. Kamola AKILOVA, Daşkənd Dövlət Teatr və Rəssamlıq İnstitutu / Özbəkistan 

Prof. Dr. Tatyana STARODUB, Rusiya Rəssamlıq Akademiyasının Təsviri İncəsənət Nəzəriyyəsi və Tarix İnstitutu / 

Rusiya 

Prof. Dr. Leyla XASIYANOVA, Nizami adına Daşkənd Dövlət Pedaqoji Universiteti / Özbəkistan  

Prof. Dr. Səidəkbər BULATOV, Nizami ad. Daşkənd Dövlət Pedaqoji Universiteti / Özbəkistan 

Prof. Dr. Şavkat ŞARIPOV, Cizzax Dövlət Pedaqoji Universiteti / Özbəkistan 

Assoc. Prof. Dr. Ahmet AYTAC, Aydın Adnan Menderes Universiteti / Türkiyə 

Assoc. Prof. Abduşükür MƏHƏMMƏD QUMTUR, Avropa Uyğur Akademiyası / İsveç 

Assoc. Prof. Fredrik FALLMAN, Gothenburg Universiteti / İsveç 

Assoc. Prof. Timur DAVLETOV, Kapadokya Universiteti / Türkiyə 

 
 

 

 

https://www.facebook.com/elizabet.bzhalava/?locale=ka_GE


FOUNDERS 

prof. Dr. Mahira HUSEYNOVA 

https://orcid.org/0000-0002-5135-1666 

huseynova.mahira@yandex.ru 

prof. Dr. Mirvari ISMAYILOVA 

https://orcid.org/0000-0002-2085-544X 

ismayilova.mirvari1960@gmail.com 

EDITOR-IN-CHIEF 

prof. Dr. Mirvari ISMAYILOVA 

https://orcid.org/0000-0002-2085-544X 

ismayilova.mirvari1960@gmail.com 

EDITORS 

prof. Dr. Elman GULIYEV 

https://orcid.org/0000-0001-5413-9479 

elman.guliyev1958@gmail.com 

PhD., Ass. prof. Dayanat MUSAYEV 

https://orcid.org/0000-0001-8503-2244 

musayev_d@yahoo.com 

Assistant editors 

Sayali JAFAROVA 

https://orcid.org/0009-0003-7052-8079 

saya.jafarova@mail.ru 

Valida SHIKHALIYEVA 

https://orcid.org/0000-0001-8503-2244 

v.shikhaliyeva@gmail.com 

Ulkər HASANOVA  

https://orcid.org/0009-0009-6054-7503 
ulker.bdu@bk.ru 

Language editors 

Prof. Dr. Flora NADJIYEVA 

PhD Mesme ISMAYILOVA 

Narmin GASIMOVA 

Editors in scientific fields 

Prof. Dr. Kubra ALİYEVA, İnstitute of Archaeology and Antropology of ANAS / Azerbaijan 
Prof. Dr Lazıfa KASIMOVA, Baku State University /Azerbaijan 

Prof. Dr. Sevınj SEYIDOVA, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Jalə QƏDİMOVA, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan  

Assoc. Prof. Elshad ABİSHOV, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 
Barrister/ mediator Sima YAGUBOVA, Member of the Board of Directors of the Mediation Council / Azerbaijan 

Researcher Aynur JAFAROVA, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan  

EDITORIAL BOARD 

Prof. Dr. Kamal ABDULLAYEV, Azerbaijan University of Languages / Azerbaijan 

Prof. Dr. Nizami JAFAROV, Ataturk Center in Azerbaijan/ Azerbaijan 

Prof. Dr. Abulfaz GULIYEV, ANAS Nakhchivan Branch Institute of Art, Language and Literature / Azerbaijan 
Prof. Dr. Gazenfer KAZIMOV, ANAS Institute of Linguistics named after Nasimi / Azerbaijan 

Prof. Dr. İbrahim BAYRAMOV, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Huseyin ASGEROV, Baku State University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Seher ORUJOVA, Baku State University / Azerbaijan 
Prof. Dr. Fıruze AGHAYEVA, Baku State University / Azerbaijan  

Prof. Dr. Maharram MEMMEDLI, Baku State University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Minakharnm NURIYEVA, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 

https://orcid.org/0000-0002-5135-1666
mailto:huseynova.mahira@yandex.ru
https://orcid.org/0000-0002-2085-544X
mailto:İsmayilova.mirvari1960@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2085-544X
mailto:İsmayilova.mirvari1960@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5413-9479
mailto:elman.guliyev1958@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8503-22446
mailto:musayev_d@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0003-7052-80796
mailto:saya.jafarova@mail.ru
https://orcid.org/0000-0001-8503-2244
mailto:v.shikhaliyeva@gmail.com
mailto:ulker.bdu@bk.ru


 

 

Prof. Dr. Nadir MEMMEDLI, ANAS Institute of Linguistics named after Nasimi / Azerbaijan 

Prof. Dr. Sayali SADIGOVA, ANAS Institute of Linguistics named after Nasimi / Azerbaijan  

Prof. Dr. Saodat MUHAMMADOVA, Tashkent State Uzbek Language and Literature named after Alisher Navoi University / 

Uzbekistan  
Prof. Dr. Sadagat HASANOVA, Nakhcıvan State University/ Azerbaijan 

Prof. Dr. Aysel GARIBLI, State Agency for Science and Higher Education under the Ministry of Science and Education / 

Azerbaijan 

Assoc. Prof. Dr. Elchin IBRAHIMOV, Karabakh University / Azerbaijan 

Assoc. Prof. Dr. Shabnam HASANLI-GARIBOVA, ANAS Institute of Linguistics named after Nasimi / Azerbaijan 

Assoc. Prof. Konul HASANOVA, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 

Assoc. Prof. Dr. Ulduz ASLANOVA, Azerbaijan University of Languages / Azerbaijan 

Prof. Dr. Isa HABIBBEYLI, Presidium Office of ANAS / Azerbaijan 

Prof. Dr. Mukhtar İMANOV, ANAS Institute of Folklore / Azerbaijan  

Prof. Dr. Asker RASULOV, Azerbaijan State National Archive / Azerbaijan 

Prof. Dr. Gazenfer PASHAYEV, ANAS Nizami Institute of Literature / Azerbaijan  

Prof. Dr. Siham ZENGI, University of Baghdad / İrag 

Prof. Dr. Mahmud ALLAHMANLI, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Nizami TAGISOY, Baku Slavic University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Rustam KAMAL, Odlar Yurdu University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Seyfeddin RZASOY, ANAS Institute of Folklore / Azerbaijan  

Prof. Dr. Tayyar SALAMOGHLU, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Yegana ISMAYLOVA, Baku State University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Jafar JAFAROV, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Aliagha MAMMADLI, İnstitute of Archaeology and Antropology of ANAS / Azerbaijan  

Prof. Dr. Anar ISKANDAROV, The Milli Majlis of the Republic of Azerbaijan / Azerbaijan 

Prof. Dr. Arif MAMMEDOV, İnstitute of Archaeology and Antropology of ANAS / Azerbaijan 

Prof. Dr. Fuad MAMMEDOV, Academy of Public Administration under the President of the Republic of Azerbaijan / Azerbaijan 

Prof. Dr. Gafar JABIYEV, Institute of Archaeology and Anthropology of ANAS / Azerbaijan 

Assoc. Prof. Aydin MAMMADOV, Baku State University / Azerbaijan 

Ass. Prof. Naiba AHMEDOVA, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 

Prof. Dr. Zemfira SAFAROVA, ANAS University of Architecture and Arts / Azerbaijan 

Assoc. Prof. Telman İBRAHIMOV, ANAS University of Architecture and Arts / Azerbaijan 

Ass. Prof. Jeyhun ISMAYILOV, “Yanar Dag” historical-cultural and Nature Reserve / Azerbaijan 

PhD Shakar MAMMADOVA, Azerbaijan State Pedagogical University / Azerbaijan 

PhD Shabnam MAMMADOVA, ANAS Institute of Folklore / Azerbaijan 

Prof. Dr. Zeyneb BAZARBAYEVA, Institute of Linguistics named after Akhmet Baitursynov / Kazakhstan  
Prof. Dr. Ahmet BIJAN ERCILASUN, Gazi University / Turkiye 

Prof. Dr. Ahmet BURAN, Firat University / Turkiye 

Prof. Dr. Ahmet NAHMEDOV, Adnan Menderes University / Turkiye 

Prof. Dr. Alfiya YUSUPOVA, Kazan Federal University / Tatarstan 

Prof. Dr. Chengiz ALYILMAZ, Bursa Uludagh University / Turkiye 

Prof. Dr. Gulbanu KOSSYMOVA, Kazakh National Pedagogical University named after Abay / Kazakhstan 

Prof. Dr. Hulya KASAPOGLU, Chengel Haci Bayram Veli University / Turkiye 

Prof. Dr. Imre PACHAI, College of Nyiregyhaza / Macaristan 
Prof. Dr. Lemara SELENDILI, Crimean Federal University named after V. I. Vernadsky /Crimea 

Prof. Dr. Mustafa ÖNER, Ege University / Turkiye 

Prof. Dr. Oqulbay GAYLIYEVA, Karakalpak State University named after Berdakh /Uzbekistan 

Prof. Dr. Osman MERT, Turkish Language Association /Turkıye 

Prof. Dr. Rauşangul AVAKOVA, Al-Farabi Kazakh National University /Kazakhstan 

Prof. Dr. Shukru HALUK AKALIN, Hacettepe University / Turkiye 

Ass. Prof. Dr. Elisabed BZHLAVA, Tbilisi State University /Georgia 

Dr. Hezretguly DURDYÝEW, Magtymguly Institute of Language, Literature and National Manuscripts of the Academy of 
Sciences of Turkmenistan / Turkmenistan 

Assoc. Prof. Dr. Minara ALIYEVA-CHINAR, Bursa Uludagh University /(Turkiye 

Assoc. Prof. Dr. Spartak KADIU, Tirana University /Albania 

Assoc. Prof. Dr. Rohila RUZMANOVA, Samarkand State University named after Sharaf Rashidov / Uzbekistan 
Dr. Gous Xan MASHKOOR, Jwaharlal Hehru University / India 

Prof. Dr. Amantay ŞARIP, L.N. Gumilyov Eurasion National University / Kazakhstan 

Prof. Dr. Shuhrat SIROJIDDINOV, Tashkent State Uzbek Language and Literature named after Alisher Navoi University / 

Uzbekistan  
Prof. Dr. Alimjan XAMRAYEV, M.O. Auezov Institute of Literature and Arts / Kazakhstan 

Prof. Dr. Alev SINAR UGURLU, Uludagh University / Turkiye 

Prof. Dr. Ali DUYMAZ, Balıkesir University / Turkiye 

Prof. Dr. Axtem JELILOV, Crimean Federal University named after V. I. Vernadsky /Crimea 

Prof. Dr. Bilal CHAKIRCHI, Ankara University / Turkiye 

Prof. Dr. Chezmi BAYRAM, Turkish Hearths Istanbul Branch / Turkiye 

Prof. Dr. Erkin EMET, Ankara University / Turkiye 

Prof. Dr. Eyup AKMAN, Kastamon University / Turkiye 

Prof. Dr. Flera SAIFULLINA, Kazan Federal University/ Tatarstan 



 

 

Prof. Dr. İsmayıl KERIMOV, Crimean Engineering and Pedagogical University / Crimea 

Prof. Dr. Metin EKICHI, Ege University / Turkiye 

Prof. Dr. Nejati DEMIR, Gazi University / Turkiye 

Prof. Dr. Nurila SHAYMERDINOVA, L.N. Gumilyov Eurasion National University / Kazakhstan  

Prof. Dr. Ramazan KORKMAZ, Caucasus University Association / Turkiye 

Prof. Dr. Selami FEDAKAR, Ege University/ Turkiye 

Prof. Dr. Yavuz AKPINAR, Ege University / Turkiye 

Assoc. Prof. Dr. Gulnar EZIZ YUIGHUN, Harvard University /Amerika 
Assoc. Prof. Dr. Pinar FIDAKAR, Ege University / Turkiye 

Assoc. Prof. Dr. Reyila KASHARLI, Istanbul University / Turkiye 

Prof. Dr. Siham ZENGI, Baghdad University / İrag 

Sultan RAEV, TURKSOY / Turkiye 
Prof. Dr. Abulabek ASANKANOV, B. Jamgerchinov Institute of History, Archaeology and Ethnology / Kyrgyzstan 

Prof. Dr. Bulat KUMEKOV, Al Farabi Kazakh National University International Institute of Kipchak Studies / Kazakhstan  

Prof. Dr. Akhmet TASHAGIL, Yeditephe University /Turkiye  

Prof. Dr. Aleksandr NESTEROV, Ural Federal University /Russia 
Prof. Baybolot ABITOV, Osh State University / Kyrgyzstan 

Prof. Dr. Mehmet ERSAN, Ege University / Turkiye 

Prof. Dr. Selchuk KIRLI, Bursa Uludagh University / Turkiye 

Prof. Dr. Steven YOUNGBLOOD, Missouri State, Kanzas Park University / Amerika 
Prof. Dr. Tynchtykbek CHOROTEGIN, Kyrgyz National University named after Yusup Balasagyn / Kyrgyzstan 

Prof. Dr. Yuliya LISENKO, Altay State University / Russia 

Prof. Dr. Rubin ZEMON, University of Information Technology / Macedonia 

Assoc. Dr. Joldoşbek BOTONEYEV, Osh State University / Kyrgyzstan 

Dr. Anvar BURANOV, Dashkent State University / Uzbekistan 

Prof. Dr. Tatiana STARODUB, Institute of Fine Arts Theory and History of the Russian Academy of Arts / Russia 

Prof. Dr. Alev ÇAKMAKOĞLU KURU, Gazi University / Türkiye 

Prof. Dr. Alpaslan HAMDI KUZUCUOGLU, Istanbul Institute of Culture / Turkiye 

Prof. Dr. İbrahim YOLDAŞEV, Tashkent State Pedagogical University named after Nizami / Uzbekistan 

Prof. Dr. Saidakhbar BULATOV, Tashkent State Pedagogical University named after Nizami / Uzbekistan 

Prof. Dr. Shavkat SHARIPOV, Jizzakh State Pedagogical University/Uzbekistan  

Prof. Dr. Kamola AKILOVA, Tashkent State Institute of Theater and Art / Uzbekistan 
Prof. Dr. Chong JIN OH, Hankuk University of Foreing Studies / Koreya 

Ass.Prof. Dr. Ahmet AYTAÇ, Aydın Adnan Menderes University / Turkiye 

Ass. Prof. Dr. Abduşükür MUHAMMED QUMTUR, EuropeanUygurAcademy / Sweden 

Ass. Prof. Dr. Fredrik FALLMAN, Gothenburg University / Sweden 

Ass. Prof. Dr. Timur DAVLETOV, Cappadocia University / Turkiye  

 

 

 
 

 

 

 
 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 9-16 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 9-16  e-ISSN: 3005-4982 

9 

DOI: https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/9-16 

Kübra Aliyeva 

Sanat bilimi alanında doktora sahibi, Emekdar (Onurlu) Sanat İşçisi 

Azerbaycan Milli Bilimler Akademisi Arkeoloji ve Antropoloji Enstitüsü  

baş araştırmacısı  

https://orcid.org/0000-0001-8379-1925 

aliyeva_kubra@mail.ru 

 

Bitkisel süsleme sanatının oluşumunda islam ve onun bileşeni  

tasavvufun istisnai rolü 
 

Özet 
 

Azerbaycan, Türkiye ve Orta Asya sanatında süsleme, yalnızca şenlik havası yaratan bir süsleme 

değil, aynı zamanda karmaşık, güçlü duyguların ifadesidir. Saray sanatının gelişmesinde profesyonel 

şair ve müzisyenin faaliyeti, semboller dünyası ile hayal dünyası arasında bir bağlayıcı araç olmuştur. 

Sanatçının yarattığı görünür formlar İslam kültürel geleneğinin özüne bağlıydı ve derin anlamlar 

gizliyordu. İslam kültüründe mistik bir hareket olarak tasavvuf, entelektüel ve elit bilinçten ortaya 

çıkan biçimsel dini doktrinleri yansıtıyordu. İslam kültüründe mistik bir hareket olarak tasavvuf, 

entelektüel ve seçkin bilinç tarafından yaratılan resmi dini doktrinleri yansıtıyordu. İlk Sufiler, 

hayatın nimetlerinden vazgeçen ilk dervişlerdi. Tasavvufun toplumsal tabanı 10-12. yüzyıllarda 

genişledi. Bu dini Sufi topluluğu, manastır tarikatları olarak oluşmuştur. Avrupa'daki (İspanya, 

Balkanlar), Afrika'daki (Mısır) ve Yakın Doğu ülkelerindeki tüm Müslüman ülkelere yayılmaya 

başlarlar. Azerbaycan'da özellikle Kazan Han döneminde tasavvuf, devlet politikasının temel unsuru 

olarak sanatın her alanına nüfuz etmiştir. Mistik yolu takip etmek için ayrı okullar ortaya çıktı, her 

birinin bir devlet ve bir devletten oluşan bir bileşeni vardı. Ana hedef, gerçeği anlamak ve mistik yolu 

takip etmekti. Bunun için Sufiler, müzik eşliğinde bir tür kolektif düşünceye dalarak meditasyon 

yaparak inzivaya çekildiler. Bu törenler bir şeyhin rehberliğinde yapılırdı. Bu meditasyon üç 

bölümden oluşurdu. Tasavvuf ilmindeki ilk terime “halva” denirdi ve tek başına gizlice yapılırdı. 

İkinciye “zikir” denirdi. Bu bireysel olarak veya bir toplulukta yapılırdı. Üçüncüsü “sema” adı verilen 

kolektif okumalardan oluşurdu. Bu Kuran'da bulunmaz. Türkiye'nin başkenti Konya şimdi Sufi 

dansının merkezidir ve 28 Kasım 1244'te Şems-i Tebrizi tarafından İslam alimi Celalettin Rumi'ye 

öğretilmiştir. Celalettin Rumi her şeyi unutup müziğe ve dansa katılmış ve aynı zamanda şiir okumaya 

başlamıştır. Şems olmadan Rumi'nin Rumi olamayacağı şiirle yazılmıştır. Hiçbir şey kendiliğinden 

değişmez, demir kendiliğinden hançer olmaz ve Rumi Mesnevi ruhuyla yazamaz. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Celaleddin Rumi, Zikir, Şems 
 

Kubra Aliyeva 

Retired (Honorary) Art Worker with a PhD in Art Sciences Chief  

researcher at the Institute of  

Archaeology and Anthropology of the Azerbaijan 

National Academy of Sciences  

https://orcid.org/0000-0001-8379-1925 

aliyeva_kubra@mail.ru 

 

The Exceptional Role of Islam and its Component Sufism in the Formation  

of the Art of Plant Decoration 
 

Abstract 
 

In the art of Azerbaijan, Turkey and Central Asia, ornamentation is not only a festive ornament, 

but also an expression of complex, strong emotions. In the development of court art, the activity of 

the professional poet and musician became a connecting tool between the world of symbols and the 

mailto:aliyeva_kubra@mail.ru
mailto:aliyeva_kubra@mail.ru


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 9-16 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 9-16  e-ISSN: 3005-4982 

10 

world of imagination. The visible forms created by the artist were connected to the essence of the 

Islamic cultural tradition and concealed deep meanings. Sufism as a mystical movement in Islamic 

culture reflected the formal religious doctrines that emerged from the intellectual and elite 

consciousness. Sufism as a mystical movement in Islamic culture reflected the formal religious 

doctrines that emerged from the intellectual and elite consciousness. The first Sufis were the first 

dervishes to renounce the blessings of life. The social base of Sufism expanded in the 10th-12th 

centuries. This religious Sufi community was formed as monastic orders. They began to spread to all 

Muslim countries in Europe (Spain, the Balkans), Africa (Egypt) and the Near East. In Azerbaijan, 

especially during the reign of Kazan Khan, Sufism penetrated into all areas of art as a basic element 

of state policy. Separate schools emerged to follow the mystical path, each of which had a state and 

a state component. The main goal was to understand the truth and follow the mystical path. For this, 

Sufis retreated into meditation, a kind of collective thought accompanied by music. These ceremonies 

were performed under the guidance of a sheikh. This meditation consisted of three parts. The f irst 

term in Sufism was called "halva" and was done secretly, alone. The second was called "zikir". 

This was done individually or in a group. The third consisted of collective recitations called 

"sema". This is not found in the Quran. Konya, the capital of Türkiye, is now the center of Sufi dance 

and was taught to Islamic scholar Celaleddin Rumi by Shams-i Tabrizi on November 28, 1244. 

Celalettin Rumi forgot everything and joined the music and dance and also started to read poetry. It 

is written in poetry that Rumi could not be Rumi without Shams. Nothing changes by itself, iron does 

not become a dagger by itself and Rumi cannot write with the spirit of Masnavi. 

Keywords: Sufism, Celaleddin Rumi, Zikir, Shams-i Tabrizi 

 

Giriş 
 
“Toplu bir halk dansı olan, dünya çapında ‘sema’ adıyla bilinen bu dans, yaş açısından 

Yallı’dan o kadar da eski sayılmaz. Sema dansından söz etmeden önce, bu dansın kökenlerini – 

nerede, ne zaman ortaya çıktığını ve sonra nasıl ülkemiz Azerbaycan’dan Türkiye’ye geçtiğini 

– öğrenmek daha akıllıca olacaktır” (Джафарзаде, 1973, s. 164-165; İsmayılova, 2024, s. 106-116). 

 

 
 

16. yüzyılda Azerbaycan’ın Erdebil kentindeki “Şeyh Safi” dergahı için dokunmuş sufi 

konulu halı. 1128x534 sm. Victoria ve Albert Müzesi, Londra (Əliyeva, 2023, s. 182). 

 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 9-16 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 9-16  e-ISSN: 3005-4982 

11 

 
 

Sema dansı 

 

Araştırma 

O, gerçekte 12. yüzyılda ortaya çıktı. Dünyanın cazibelerine karşı koymak, aşağılık nefsin 

dürtülerini bastırmak, mistik “hallere” ulaşmak ve İlahi hakikatlerin tecellilerine kalplerini açmak 

isteyen insanlar, tasavvufi eserlerin sayfalarında ayrıntılı biçimde anlatılan çeşitli zühdî ve ruhani 

uygulamalara baş vuruyorlardı.  

Sufi nefs terbiyesinin en yaygın yöntemleri halvet, zikir ve sema idi (Sellheim, 1995, T. 8). 

Tasavvuf ilminde “halvet” terimi; geri çekilme, inzivaya çekilme, yalnız kalma anlamına gelir. 

Genellikle tenha bir yerde ya da bir hücrede yalnız başına kalmak, bu süreçte Allah’ı ve dünyayı 

tefekkür etmek, gönüllü mahrumiyetler (oruç veya sürekli uyanıklık gibi) ile birlikte olurdu. 

İnziva uygulaması çoğu zaman Allah’ı anma yani zikir ile birlikte yapılırdı. Zikir ya yalnız başına 

ya da sufi topluluğunun (meclis az-zikr) eşliğinde gerçekleştirilirdi. İkinci durumda zikir, belirli ritüel 

hareketler, vücut duruşları ve bazı durumlarda vecd halindeki danslarla yapılan bir tür dua ve ilahi 

söylemi haline gelirdi. 

Bahsedeceğimiz sema dansı, Kur'an'da geçmez. Ancak İslam öncesi Arap şiirinde bu kelime 

genellikle şarkı ya da müzik icrası anlamında kullanılmıştır. Tasavvufta ise genellikle sema, sufilerin 

“vecd” hâlinde müzik dinlemeleri ve bu dinlemeyi belirli ritüel hareketlerle birlikte gerçekleştirmeleri 

anlamına gelir. Birçok sufi, semayı "ruhun gıdası" olarak kabul eder. Sema dinlemek, güçlü duygusal 

deneyimler, mistik hâller ve nihayetinde “perdelerin kalkması” ve “hakikatin müşahadesi”  ile 

birlikte Allah’ın hakikatiyle doğrudan temasa geçmeyi sağlar. 

Belirtmek gerekir ki, bir zamanlar Türkiye’nin ilk başkenti olan Konya şehri, günümüzde hem 

tasavvufun, hem de sufi dansı olan semanın merkezidir. Bu dans, Konya’ya ünlü Azerbaycanlı 

Tebrizli sufi Şems-i Tebrizi tarafından getirilmiştir. 

Tarihçiler, onların (Şems ve Mevlana’nın) buluşma tarihini bile net şekilde yazarlar: 26 Kasım 

1244. Bu tarihte Şems-i Tebrizi, Celaleddin Rumi ile buluşmuştur. Yedi yüz yılı aşkın bir süre önce 

Konya’da buluşan bu iki kişi, yalnızca birbirlerinde kendilerini keşfetmekle kalmamış, İslam 

tasavvufunda yeni bir sayfa da açmışlardır. 

Bu karşılaşmadan sonra, Rumi artık bir sufiye dönüşmüştür, oysa kendisi zaten dönemin tanınmış 

İslam düşünürlerinden biriydi. Bu buluşmadan sonraki bir yılı aşkın sürede, Mevlana’nın emriyle 

Şemseddin’in halka açık olarak söylediği her söz, her anlatı “sırlar kâtipleri” tarafından yazıya 

geçirilmiştir. Bu kayıtlar, günümüze kadar ulaşan “Makalat” (Sohbetler) adlı eseri oluşturmuştur. 

Mevlana, onun görünüşüne, tanımlanamaz saflığına, sırlarla dolu inciler gibi konuşmalarına, özgür 

insana hayat üfleyen sözlerine hayran kalmıştı. Şemseddin, onu ne Arap’a ne Türk’e rüyada bile 

görülmemiş bir âleme çağırmıştı. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 9-16 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 9-16 e-ISSN: 3005-4982 

12 

 Şems Tebrizi  Celaleddin Rumi 

Mevlana’nın oğlu Veled, onların ilişkisine ışık tutmaya devam eder. Der ki, bu karşılaşma, Hızır 

ile Musa’nın karşılaşmasına benziyordu. Peygamber Musa ilim sahibi biriydi, fakat Allah’ın 

takdiriyle, bilgisi sonsuz olan bir adamla (peygamber Hızır’la) karşılaşması gerekiyordu; çünkü Hızır, 

ilmini doğrudan Allah’tan alıyordu. 

Celaleddin (Rumi) her şeyden vazgeçti. Fetvalar ve ilmî münazaralar bir kenara bırakıldı. Artık 

duaların ve vaazların yerini şiir ve musiki almıştı; nefsin zorluklarla terbiye edilmesinin yerini 

ise şarkılar ve danslar almıştı. Mevlana herhangi bir anda, hatta en uygunsuz bir vakitte bile, 

kendiliğinden dans etmeye başlayabilir, içinden çağlayan gibi akan şiirleri dile getirebilirdi.  

Rumi, Şems olmadan Rumi olmazdı; kendisi de bunu şu sözlerle dile getirir: “Hiçbir şey kendi 

kendine bir şeye dönüşemez, 

Demir kendiliğinden kılıç olmaz, Rumi, Mesnevi’sini o ruhla yazmazdı, 

Eğer Şems-i Tebrizi’nin (gönülden) kölesi olmasaydı” (Радий Фиш, 1987). 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 9-16 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 9-16 e-ISSN: 3005-4982 

13 

Celaleddin Rumi ile Şems-i Tebrizi'nin ilk karşılaşması 

Bu şiirler bir kez daha, Şems-i Tebrîzî’nin – ki o, Celaleddin Rumi’nin dünyaya bakışını, 

tasavvufa yönelişini derinden etkileyen kişidir – ne kadar önemli bir rol oynadığını gösteriyor 

(Тюркмен, 2004). 

A.D.Knysh kendi kitabında bu gerçeğe dikkat çekmektedir. Tasavvufi çevrede “sema”nın 

gelişimine, dünyevi müzik (tarab) konserleri ve genellikle aşk şiiri biçimindeki şiir okumaları 

(deklamasyon) etki etmiştir; bunlar Bağdat halifeleri ve onların İsfahan, Şiraz ve Horasan’daki 

valileri tarafından desteklenmiştir. Başlangıçta sema uygulaması çoğunlukla İran kökenliydi, yani 

İran’dan çıkmıştır. Zamanla sema uygulaması Müslüman dünyanın diğer bölgelerine yayılmış, birçok 

Arap, Türk ve Hint hareketi tarafından gönüllü biçimde benimsenmiştir (Кныш, 2004, с.375). 

Bu dans, tasavvufta “yol” kavramının ve ona bağlı mistik “haller” ile “makamlar” kavramlarının 

ortaya çıkışıyla bağlantılıdır. Kafkasya’da tasavvuf oldukça geç – yaklaşık 12. yüzyılda – ortaya 

çıkmıştır. Kuzey Kafkasya’da, tasavvufu kabul eden kişi olarak Çeçen kökenli Mansur Uşurma 

(1785-1791) zikredilir. 

Tasavvufta bu eksik husus şöyle tamamlanmıştır: Müzik, Allah ile iletişim için kullanılan  araçlar 

repertuarına dahil edilmiş; ritüel bir unsur olarak sema (ya da sama) içinde yer almıştır. Ancak sema, 

Arap ve Fars klasik müziğinden farklıdır. Belki daha çok Mannâîlerin (Mannaean) zikrleriyle akraba 

olabilir. Bu dans etnik ve geleneksel müzikle daha yakından ilişkilidir.  

Klasik eserlerde değişik sema türlerine rastlanır. El-Ğazâlî, “İhyâʾ ʿUlûm-u ddîn” adlı eserinde 

işitmenin üç makamını (derecesini) şöyle sunar: 

1. İşitilenin anlaşılması ve mistik anlamına indirgenmesi

2. Kalpte ekstaz hâli

3. Ekstazın etkilerininsonucunda: dans ya da elbise yırtılması

17. yüzyılda Afganistan’da yaşayan şair Huşkâl-Han Hattâk “Dastarnâme” adlı eserinde

dervişlerin münâzırasından söz eder ve sema dansının gerçek anlamı hakkında şunları yazar: 

“Dans – senin hep zıpladığın zaman değildir, 

Sarhoş olup bir zerre gibi havalara yükseldiğin zaman da değil. Dans – sen her iki dünyadan 

uzaklaştığın, 

Kalbini parçaladığın ve ruhunun yücelip/yükseldiği zamandır” (Иноземцев, 1989, c. 302-318). 

Bilindiği üzere, İçeri Şeher’de (Bakü, Azerbaycan) bulunan meşhur mezâr, Seyyid Yehya 

Bakuvi’ne aittir; o, tasavvufun en büyük öğretmenlerinden sayılmıştır. Ayrıca Urfan’daki (Irak-

Türkiye sınırı civarı) halvetiyye ve celvetiyye gibi tasavvufi kolların yayılması Yehya Bakuvi’nin 

eseridir. Şunu belirtmek gerekir ki, birçok Urfan okulu Azerbaycan’da şekillenmiş ve bu bölgeden 

yayılmıştır. 

Azerbaycan’da çok meşhur hanekahlar (dergâhlar) vardır; onların adları aşağıdakiler gibidir: 

Pirsaat’ta Pir Hüseyin Hanekahı, Füzuli’de Baba Yakub Hanekahı, Astara’da Şeyh Cemaleddin, 

Lenkeran’da Zahid Gilani Türbesi, Şamahı’daki Kelahana’da Halveti Tekkesi ve Türbeleri, 

Haçmaz’da Şeyh Yusuf Hanekahı, Gebele’de Hezre Türbesi ve Hanekahı, Tebriz’de Ömer Hanekahı, 

Nahçıvan’da Elince’de Şeyh Horasan Hanekahı, Karabağ’da Cicimli’de Hemze- Nigari Tekkesi, 

Kalagah’ta İbrahim Efendi Tekkesi ve bunlar dışında da birçok isim saymak mümkündür. Şunların 

bir kısmı sağlam kalmış olsa da, büyük bir kısmı yok olmuş, günümüze ulaşmamıştır (Rihtim, 2012, 

s. 185).

12. yüzyıl aynı zamanda tasavvufi kardeşlik örgütü Ahi Teşkilatı’nın da başlangıcını işaret eder.

Örneğin Anadolu’daki meşhur tarikâtlar olan “suhrevverdizm”, “hurûfizm”, “zahidizm”, 

“safâvizim”, “hâlvetizm” ve onun kolları-gelişimleri olan ”rövşânizm” ile ”gülşânizm” Azerbaycan 

kökenlidir ve daha sonra tüm İslam dünyasına yayılmıştır. 

Böylece toplu sema dansı; şarkı söylemeyi, müzik âletlerini çalmayı, dualar ve şiirlerin 

deklamasyonunu bir arada içerir. 

Mevlevî Tarîkâtı’nda törenler ve uygulama sistemleri ilk defa Sultân Veled ve takipçileri 

tarafından şekillendirilmiştir. Bu tarikatın ruhani öğretisinde ana ritüel “Sema”dır: eski bir dans, 

dinsel-mistik bir ayin olup semazenlerin kendi ekseni çevresinde dönerek katılımcıların kalplerinden 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 9-16 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 9-16 e-ISSN: 3005-4982 

14 

Yüce’ye yollar açmasıdır. Dansı yaşamla karşılaştırabiliriz; çünkü hayat – atomlardan galaksilere 

kadar her şeyin döndüğü bir harekettir – mevsimler değişir, kan damarlarımızda akar. Dönen olmak 

– yaşamak demektir; ve “Sema”, evrendeki yaşamı destekleyen ve hakikate yükselişin yedi

basamağını simgeleyen tören-ritüeldir. 

2014 yılında, büyük bir şansla, Konya şehrinde bir sempozyuma konuğu olarak bulunmuştum. 

Bu şehirde haftada bir kez, mimarî bir anıt alanında – bir tür sirk arenasını andıran – bu danslar icra 

edilmektedir. 

Mevlâna Kültür Merkezi yaklaşık olarak Mevlâna Müzesi’nden 1 km uzakta, Panorama 

Müzesi’nin tam karşısında yer almaktadır. Kültür merkezinin alanı yaklaşık 100.000 m²’dir; kültür 

merkezinde gerçekleştirilecek tüm programlara uygun büyüklükte ve konumdadır. 

Bu merkezde, hem kapalı hem de açık alanda olmak üzere iki Semahane (Sema Salonu) 

bulunmaktadır. Kongre ve gösteri salonları da mevcuttur. Özellikle Şeb-i Arus döneminde, burada 

sema gösterileri ve anma törenleri düzenlenir, misafirler ağırlanır. 

Merkezde toplam 4 salon vardır: Bunlardan biri kapalı sema salonudur ve 2670 kişilik kapasiteye 

sahiptir. Açık hava sema salonunun da kapasitesi aynıdır. Sultan Veled Salonu ise 550 kişilik olarak 

düzenlenmiştir. Sergi alanı 1000 metrekare olup, 55 standtan oluşmaktadır. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 9-16 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 9-16 e-ISSN: 3005-4982 

15 

İşte sema töreni bu şekilde gerçekleştirilir: Tören, önce müzisyenlerin tören salonunda yerlerini 

almasıyla başlar. Ardından, tam bir sessizlik içinde, dervişler sahneye yavaşça çıkarlar. Başlarından 

ayaklarına kadar sımsıkı örtünmüş, yere kadar uzanan siyah hırkalar giymişlerdir. Bu giysiler, "insan 

varlığının faniliğini ve kemalini" simgeler. 

Törenin ayrılmaz bir parçası da, Mevlânâ tarafından yazılmış olan ve Peygamber onuruna okunan 

genel duadır. 

Ney ve davul eşliğinde, Mevlânâ’nın takipçileri, kendi eksenleri etrafında saat yönünün tersine 

dönmeye başlarlar ve bu dönüş giderek hızlanır. Dervişin kıyafeti derin bir mistik anlam taşır. Dönüş 

sırasında, dervişin uzun eteği bir lotus çiçeği gibi açılır; bu, “nefsin kefenini” simgeler. Uzun formda, 

koyun yününden yapılmış sarıklar ise “insan egosunun mezar taşını” temsil eder. 

Zaman zaman hızlanıp zaman zaman yavaşlayan bu dönüşle dervişler adeta sahnenin üzerinde 

süzülürler, izleyiciyi büyüleyen bir hâl alırlar. Sema icra eden semazen, kendi nefsinin çölünü aşarak 

ilahî aşka doğru bir yükseliş gerçekleştirir ve bu yaptığı manevi yolculuktan daha olgun, daha kâmil 

bir insan olarak geri döner. 

1927 yılından itibaren, Atatürk’ün kararnamesiyle tasavvufî törenlerin icrası yasaklanmıştı. 

Ancak 2012 yılında bu törenlere, Recep Tayyip Erdoğan tarafından resmî olarak yeniden izin verildi.  

2005 yılında UNESCO, “Mevlevî Sema Töreni”ni sözlü ve somut olmayan kültürel mirasın 

başyapıtı olarak ilan etmiştir. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 9-16 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 9-16 e-ISSN: 3005-4982 

16 

Sonuç 

Sonuç olarak belirtmek gerekir ki, kökleri çok eskiye dayanan ve günümüze kadar unutulmamış 

olan Azerbaycan’daki toplu dans olan “Yallı” hâlâ yaşatılmaktadır (Əliyeva, 2020, c. 211-217; 

İsmayılova,++). Ancak İslam tasavvufunun dansı olan ve 12. yüzyıla tarihlenen, Ortaçağ Azerbaycan 

şehirlerinde Gazan Han, Timurîler ve Safevîler döneminde devam eden sufi dansı artık unutulmuştur. 

Bizim kanaatimize göre, sufi dansı sema uygulaması, günümüzde Türkiye Cumhuriyeti’nin Konya 

şehrinde ve Azerbaycan’da tarihî bir dans olarak devam etmektedir. 

Ortaçağda Safevîler döneminin sonuna kadar varlığını sürdüren ve sonrasında başka  ülkelere 

“polo” adıyla geçen önemli bir toplu spor oyunu olan çovgan hakkında da hatırlatmak isterim. 

Kaynaklar 

1. Cəfərzadə, İ. M. (1973). Qobustan. Elm.

2. İsmayılova, M. (2024). Türk fəlsəfi dünyagörüşünün Azərbaycan qədim yazı mədəniyyətində

əksi. “Mahmud Kaşğarlı” Beynəlxalq Elmi Jurnalı, II(1), 106–116.

3. Əliyeva, K. (2023). Təbriz xalçaçılıq məktəbi. Xəzər Universiteti Nəşriyyatı.

4. Sellheim, R. (1995). [Məqalə]. In C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P. Heinrichs, & G. Lecomte

(Eds.), Encyclopaedia of Islam (2nd ed., Vol. 8). Brill.

5. Fish, R. (1987). Djalaleddin Rumi. Nauka.

6. Türkmen, E. (2004). Şems-i Tebrizi’nin öğretileri.

7. Knysh, A. D. (2004). Musulmanskiy mistitsizm (361–378). Dilya.

8. Inozemtsev, I. L. (1989). Xuşxal Xattak o musulmanskoy muzyke. In Sufizm v kontekste

musulmanskoy kultury (302–318). Nauka.

9. Rihtim, M. (2012). Azərbaycan təsəvvüf tarixində sufi memarlıq abidələri: xanəgah, təkkə və sufi

türbələri. In Beynəlxalq Avrasiya Arxeologiyası Konfransı materialları (1–5 oktyabr 2012, Ağsu,

Azərbaycan, s. 185–195).

10. Əliyeva, K. (2020). Tanets “yallı” v Azerbaydjane: selskye traditsii ispolneniya, stsenicheskiye

postanovki i interpretatsii proisxojdeniya. In Zrelishnye iskusstva: kontakty i konteksty (s. 211–

217). Kazan: Rusiya EA N. N. Mikluxo-Maklay adına Etnologiya və Antropologiya İnstitutu;

Tatarıstan EA G. İbrahimov adına Dil, Ədəbiyyat və İncəsənət İnstitutu.

Daxil oldu: 10.10.2025  

Qəbul edildi: 13.12.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 17-21 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 17-21 e-ISSN: 3005-4982

17 

DOI: https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/17-21

Sərdar Zeynal 

Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti 

Filologiya elmləri doktoru, professor 

https//orcid.org/0000-0002-5377-6035 

serdarzeynalov@ adpu.edu.az 

Azərbaycan dili və Türk dili qrammatikalarında 

feilin bacarıq forması 

Xülasə 

Məqalədə XX əsrin birinci rübündən bu günə qədər nəşr olunmuş dərsliklərdə feilin təsriflənən 

formalarının keçdiyi yola nəzər salınmış, feilin təsriflənən formalarının müxtəlif dövrlərdə neçə 

növünün göstərildiyi qeyd olunmuş və bu növlər Türkiyə türkcəsində nəşr olunan dərsliklərdə verilən 

feilin təsriflənən formaları ilə müqayisə edilmişdir. Azərbaycan dilinə aid yazılmış qrammatika 

kitablarında feilin yeddi, səkkiz şəklinin olduğu göstərildiyi halda, Türk dili dərsliklərində yalnız 

ayrılıqda dörd formasının olduğu qeyd olunur. Azərbaycan dilinə aid qrammatika kitablarında 

göstərilən feilin təsriflənən formalarının hamısı Türk dili dərsliklərində göstərilməsə də, adı qeyd 

edilməyən formaları əmələ gətirən şəkilçilər xüsusi başlıqlar altında izah edilmişdir. Azərbaycan dili 

qrammatikaları və Türk dili ilə bağlı nəşr olunmuş qrammatika kitablarında feilin təsriflənən 

formaları ilə bağlı verilən məlumata nəzər saldıqda Azərbaycan dilinin qrammatikası çox zəngin 

görünür. Azərbaycan dilində feillə bağlı şəkilçilərin elə biri yoxdur ki, həmin şəkilçi xüsusi növ kimi 

aydınlaşdırılıb izah edilməsin. Məsələn, feilin bacarıq tərzi Azərbaycan dilinə aid qrammatika 

kitablarında həm feilin təsriflənən forması kimi, həm də ümumi tərz kateqoriyası kimi aydınlaşdırılır. 

Türk dilinə aid qrammatika kitablarında isə bu anlayış yalnız şəkilçi kimi bir neçə cümlə ilə izah 

edilir və göstərilir ki, -a, -e şəkilçiləri bilmək feili işin davam etdiyini bildirir. Eyni zamanda, 

Azərbaycan dili qrammatikasında “Feilin davam şəkli” adı altında izah edilən feil forması Türk dili 

qrammatikasında yalnız -maqda, -mekde şəkilçisi kimi aydınlaşdırılır. Azərbaycan dilinin 

qrammatikası ilə Türk dilinin qrammatikasında eyni anlayışa göstərilən diqqəti müqayisə etdikdə 

Azərbaycan dilinin qrammatikası daha zəngin görünür. 

Açar sözlər: Əmr, xəbər, lazım, arzu, vacib, şərt, bacarıq, forma, şəkil 

Serdar Zeynal 

Azerbaijan State Pedagogical University 

Doctor of Philology, Professor 

https//orcid.org/0000-0002-5377-6035 

serdarzeynalov@ adpu.edu.az 

The Capability Form of the Verb in Azerbaijani and Turkish Grammars 

Abstract 

The article reviews the path taken by the conjugated forms of the verb in textbooks 

published from the first quarter of the 20th century to the present day, noting how many types of these 

forms were identified in different periods and comparing them with the conjugated verb forms 

presented in Turkish-language textbooks. While Azerbaijani grammar books state that the verb has 

seven or eight conjugated forms, Turkish textbooks mention only four forms as separate categories. 

Although not all conjugated verb forms described in Azerbaijani grammar books are presented in 

Turkish textbooks, the suffixes that form the unnamed categories are explained under separate 

headings. When examining the information provided on the conjugated verb forms in Azerbaijani 

grammar and Turkish grammar textbooks, the grammar of the Azerbaijani language appears to be 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 17-21 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 17-21 e-ISSN: 3005-4982

18 

significantly richer. In Azerbaijani, there is not a single verbal suffix that is not clarified and explained 

as a distinct category. For example, the capability form of the verb is explained in Azerbaijani 

grammar books both as a conjugated verb form and as a general modal category. In Turkish grammar 

books, however, this concept is explained only briefly as a suffix, and it is stated that the suffixes -a, 

-e together with the verb bilmek indicate the continuation of an action. Lik+ewise, the verb form 

explained under the name “progressive form of the verb” in Azerbaijani grammar is described in 

Turkish grammar merely as the suffixes -makta and -mekte. When comparing the level of attention 

given to similar concepts in Azerbaijani and Turkish grammars, Azerbaijani grammar appears much 

richer. 

Keywords: imperative, indicative, necessitative, optative, obligatory, conditional, capability, 

form, suffix 

Giriş 

Azərbaycan dilinin keçdiyi inkişaf yoluna nəzər saldıqda bəzi qrammatik anlayışların  bir əsr 

ərzində nəşr olunan dərsliklərdə müxtəlif adlar altında nəşr olunduğunun şahidi oluruq. Bunlardan 

biri də son dövrdə nəşr olunan “Müasir Azərbaycan dilində” (Müasir Azərbaycan dili, 2013, s. 

324) “Feilin bacarıq tərzi” haqqında məlumatdır. Burada feilin bacarıq tərzi haqqında yazılır: “Feilin 

bacarıq tərzi işin icrasının bacarılıb-bacarılmadığını bildirir. 

Bu kitabda feilin bacarıq şəklinin həmişə iki feilin birləşməsi şəklində olduğu, sonuna -a, -ə 

şəkilçisi artırılan feillərə “bilmək” feilinin qoşulması yolu ilə əmələ gəldiyi qeyd olunur. 

Demək lazımdır ki, bu günə qədər nəşr olunan dərslik və qrammatika kitablarında bu anlayışın 

ifadə formasında dəyişiklik olmasa da onun adlandırılması müxtəlif formalarda olmuş və feilin 

müxtəlif bölmələrinə daxil edilmişdir. 

Tədqiqat 

Son dərsliklərdə feilin şəkillərindən və qrammatik məna növlərindən fərqli bir bölmədə öz əksini 

tapan feilin bacarıq tərzi İ.Həsənov və A.Şərifovun 1934-cü ildə nəşr edilən “Qramer” dərsliyində 

“feilin siqələri” (“Bir halı və ya bir işi ifadə etmək üçün, feilin aldığı şəkillərə siqə deyilir” (Həsənov, 

Şərifov, 1934, s. 55) adı altında verilmişdir. 

Bu dərslikdə siqələr (şəkillər) sadə və mürəkkəb olmaqla iki yerə bölünür və feilin mürəkkəb 

siqələri sırasına daxil edilir. Feilin təsrif olunan doqquz (əmr, ixbar, hekayə, rivayət, iltizam, vücub, 

şərt, iqtidar və sual (istifham) şəkli (siqəsi - S.Z) olduğu qeyd edilir. 

Bugünkü dərsliklərdə “Bacarıq tərzi” adı altında verilən qrammatik anlayış haqqında “Qramer” 

dərsliyində “İqtidar siqəsi” kimi bəhs edilir və bununla bağlı yazılır: “Bir işin imkan və iqtidara bağlı 

olduğunu bildirən feillərə iqtidar siqəsi deyilir. İqtidar siqəsini əmələ gətirmək üçün, feillərin əmri-

hazır formalarının sonuna bitişik olaraq qalınlarda -a, incələrdə isə -ə və bunların da üzərinə sözdən 

ayrı olaraq hər dəfə bilmək feilini ilavə etməlidir: məs: yaz feilindən yaz-a bilmək, gör feilindən görə 

bilmək və s.” (Həsənov, Şərifov, 1934, s. 75). 

1947-ci ildə nəşr olunan “Azərbaycan dilinə aid tədqiqlər”də (Elmi sərfin bəzi məsələləri, 1947) 

bacarıq tərzi” məsələsi feilin növləri sırasında aydınlaşdırılır. Məcmuədə “Feil” bölməsinin 

İ.Əfəndiyev tərəfindən yazıldığı qeyd olunur. 

İ.Əfəndiyev feilin növləri haqqında yazır: “İndiyə qədər Azərbaycan dili sərflərində feil növləri 

qeyri-kafi bir halda işlənilmişdir. Bəziləri feil növünün altı, bəziləri yeddi və bəziləri isə beş olduğunu 

göstərmişlər. Məlum olduğu üzrə feilin məna növü altıdır: 1)məlum, 2)məchul, 3)qayıdış, 4)icbar, 

5)qarşılıq, 6)bacarıq” (Əfəndiyev, 1947, s. 77).

Bacarıq növünü müəllif ayrıca bir növ kimi izah etmiş və bununla bağlı yazmışdır: “Şəxsin iş, 

hal və hərəkətə bacarıqlığını bildirən feillər iki feildən əmələ gətirilir. Məs: yaza bil, oxuya bil, gedə 

bil, işləyə bil və s.” (Əfəndiyev, 1947, s. 80). 

Elə bu mətnin daxilində feillərin bacarıq növünün mürəkkəb, qalan beş növünün isə sadə olduğu 

qeyd edilir. (Əfəndiyev, 1947, s. 80). 

“Azərbaycan dilinin sərfi” (I hissə, yeddiillik və orta məktəblərin 5-6-cı sinifləri üçün) adlı 

dərslikdə bacarıq tərzi ”feilin formaları sırasından çıxarılmış, heç bir əlavə məlumat verilmədən, 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 17-21 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 17-21 e-ISSN: 3005-4982

19 

feilin formaları”ndan sonra “Feilin bacarıq şəkli” adı altında ayrıca mətn şəklində dərsliyə daxil 

edilmişdir (Cəfərov, Abasov, 1953). Forma sözü ilə şəkil sözünün ifadə etdiyi mənalara diqqət 

etdikdə bu sözlərin sinonim olduğu göz önündədir. Forma sözünün qarşısında yazılır: “forma (Lat.  

Forma zahiri görünüş - 6 feildə) xəbər verən subyektin gerçəkliyə olan münasibətini bildirən, 

dəyişməyən növü” (Cəfərov, Qarayev, Cəfərova, s. 216). “Şəkil” sözü isə lüğətdə bu cür izah olunur: 

“Şəkl (ə.) şəkil, şəklən (ə) şəkil etibarı ilə, şəkilçə, şəklinə görə, zahiri görünüşcə” (Ərəb və fars 

sözləri lüğəti, 1985, s. 778). 

Terminlərin məzmunundan da görünür ki, feillərə aid olan -a, -ə + bilmək quruluşlu ifadəsini 

müxtəlif adlarla adlandırmaq onun məzmununda heç bir dəyişiklik yaratmır. Eyni ilə tərz sözünün 

məzmumunda da şəkil və forma sözlərinin ifadə etdiyi məzmunda bir yaxınlıq duyulur. “Ərəb və fars  

sözləri” lüğətində bu sözlə bağlı yazılır: “Tərz [ə] 1) şəkil, surət, biçim, 2) üslub, üsul, tərtib” (“Ərəb 

və fars sözləri” lüğəti, 1985, s. 624). 

Qrammatika kitablarında kütləvi surətdə işlədilən 2 tərz “forma”, “şəkil” terminlərinin izahından 

görünür ki, terminlərin ifadə etdiyi məna tam bir-birinin eyni olmasa da dolayısı ilə bir-birini əvəz 

edə bilər. Ona görə də, indiyə qədər bəhs etdiyimiz qrammatika kitablarının  bəzisində feilin bu 

forması (bacarıq) ya feilin məna növləri, ya da feilin formaları daxilində izah edilmişdir. 

Görkəmli dilçi M.Hüseynzadə də bu gün “bacarıq tərzi” adı altında öyrəndiyimiz anlayışı feilin 

formaları sirasına daxil etmişdir. O, feilin formalarının ümumi və xüsusi formalar adı altında iki 

yerə bölərək bacarıq formasını feilin ümumi formaları sırasına daxil edir və bununla bağlı yazır: “ 

Feilin xüsusi formalarından başqa, ümumi formaları da vardır. Xüsusi forma o deməkdir ki, hər 

feildə ayrı-ayrı formanı əmələ gətirmək üçün ayrı-ayrı şəkilçidən istifadə edilir, ümumi forma o 

deməkdir ki, bir forma feilin  bütün növləri, bütün zamanları, bütün şəxsləri və bütün formaları 

ilə işlənə bilir. Buraya feilin bacarıq və sual formaları daxildir” (Hüseynzadə, 1954, s. 213). 

Müəllif bacarıq forması haqqında danışarkən ona yenə də feilin bir forması kimi yanaşmış və 

bununla bağlı yazmışdır: “Feilin bacarıq formasını əmələ gətirmək üçün əsas feil kökünə a, ə,ya, yə  

şəkilçiləri artırılır və bu şəkilçilərlə işlənən feil kökündən sonra ayrıca olaraq bilmək feili işlədilir” 

(Hüseynzadə, 1954, s. 214). Müəllifin 1973-cü ildə nəşr olunan eyni adlı dərsliyində sual forması 

feilin ümumi şəkilləri sırasından çıxarılır, feilin ümumi şəkilləri sırasına yalnız bacarıq şəkli daxil 

edilir. 

“Azərbaycan dilinin qrammatikası” I hissə (Azərbaycan dilinin qrammatikası, 1951, s. 195) 

kitabında feilin bacarıq forması haqqında heç bir məlumat verilməmişdir. Feilin ümumi 

formalarından danışılarkən yalnız feilin şərt formasından danışılmışdır. 

Q.Kazımov da feil şəkillərindən danışandan sonra dərsliyinə feilin bacarıq tərzi adlı bir mətn də 

daxil edir və yazır ki, “Feilin bacarıq tərzi işin icrasının bacarılıb-bacarılmadığını bildirir”. O, bu 

anlayışı feilin şəkillərinin sırasına daxil etməsə də, şəkillərdən sonra dərsliyə daxil etmişdir. Bu 

anlayışın şəkilk, ümumi şəkil olması haqqında heç nə yazılmamışdır (Kazımov, 2014, s. 305). 

B.Xəlilov isə İ.Həsənovun bölgüsünü əsas götürərək feilin bacarıq formasını feilin formalarına 

daxil edərək bu haqda yazmışdır: Felin təsriflənən formalarına əmr, xəbər, vacib, şərt, lazım, davam, 

bacrıq və sual formaları daxildir”. (Xəlilov, 2007, s. 236). 

B.Xəlilov bacarıq şəklini feilin şəkilləri sırasına daxil etsə də, onu ümumi şəkil adlandırır. Biz 

B.Xəlilovun Feilin şəkillərinə bu cür yanaşmasını çox doğru yanaşma hesab edirik. Çünki dilçilikdə 

eyni anlayışların sinonim terminlərlə adlandırılıb, müxtəlif növlərin tərkibində işlədilməsini 

yolverilməz hesab edirik. Sadə, yaxud mürəkkəb yolla düzəlməsinə baxmayaraq, eyni sistemdə 

birləşib, eyni vəzifəni yerinə yetirən anlayışları müxtəlif qrup şəklində qrammatika kitablarına daxil 

etmək, mənə elə gəlir ki, qrammatikada dolaşıqlıq yaratmaqdan başqa bir şey deyildir. 

Türk dillərinin oğuz yarımqrupuna daxil olan Azərbaycan dili türk, türkmən və qaqauz  dilləri öz 

fonetik, leksik və qrammatik əlamətlərinə görə bir qrupda birləşsələr də, bu dillərin hər biri öz 

aralarında fərqli xüsusiyyətlərə malikdir. Bu fərqli xüsusiyyətlər özünü ən çox ismə və feilə aid 

qrammatik kateqoriyalarda göstərməkdədir. 

Biz məqalənin bundan əvvəlki səhifələrində feilin formalarından bəhs etdiyimiz üçün bundan 

sonra Azərbaycan və türk dillərində öz əksini tapan feil formalarının xüsusiyyətlərindən  danışacağıq. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 17-21 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 17-21 e-ISSN: 3005-4982

20 

M.Hüseynzadə feilin təsriflənən formalarının səkkiz - əmr, xəbər, lazım, arzu, vacib, şərt və 

davam formalarının (Hüseynzadə, 1983, s.186), B.Xəlilov “Müasir Azərbaycan  dilində feilin 

təsriflənən formalarının səkkiz - əmr, arzu,vacib, şərt, lazım, davam, bacarıq və sual formalarının 

(Hüseynzadə, 1983, s. 236), Q. Kazımov altı - əmr, xəbər, vacib, arzu, lazım, şərt şəkillərinin olduğunu 

qeyd edir (Kazımov, 2014, s. 360). 

R.Rüstəmov Bakı Dövlət Universitetinin Şərqşünaslıq fakültəsinin bakalavr pilləsi üzrə təhsil 

alan tələbələri üçün yazıb nəşr etdirdiyi “Türk dilinin morfologiyası” (Rüstəmov, 2007, s. 120) 

dərsliyində isə feilin təsriflənən formalarının beş - xəbər şəkli ( bildirme kipi), əmr şəkli (emir kipi), 

arzu şəkli (istek kipi), vacib şəkli ( gereklik tipi), şərt şəkli ( dilek şart kipi) olduğunu qeyd edir. 

Dr.Muharrem Ergin Edebiyat ve Eğitim Fakültesinin Türk dili ve Edebiyyatı Bölümleri için  

“Türk dili bilgisi” dərsliyində (Bu dərslikdə feilin təsriflənən formaları, əsasən onları əmələ gətirən 

şəkilçilərlə müəyyənləşdirilib aydınlaşdırılır. Məsələn, emir ekleri, şart eki, istek eki və s. (Ergin, 

2021, s. 289). 

Dərsliyin 289-cu səhifəsində verilən “Tasarlama kipləri” başlıqlı mətndə yazılır: “445. Tasarlama 

kiplerinde isə zaman ifadəsi yoxdur. Bu kipleri yapan şekil ekleri yalnız bir takım şekiller ifade 

ederler. Bu şekiller de tasarlanmanın şart, istek, gereklik veya emir şeklinde ortaya çıktığını gösterir. 

Şu halda dört tasarlama kipi olup, bunlar da feillerin şart, istek, gereklik, emir şekilleridir (Ergin, 

2021, s. 289). 

1. Emir kipi: (emir ekleri).

“Emir ekleri” (Ergin, 2021, s. 304) mətnində feilin bir forması ilə bağlı yazılır: “2. Emir ekleri 

yalnız şekil bildiren eklerdendir. Tasarlama kipi eklerinden biri olan bu ekler tasarlanan hareketi 

emir şeklinde ifade eder, hareketin emirle yapılmasına işaret ederler. 

Emir şeklinde diger fiil çekimlerinden çok farklı olarak şahısların ayrı-ayrı ekleri vardır. 

477. Bu gün emir ekleri şöyledir: 

Teklik. 1. şahıs: -ayım, -eyim. 

1. Şahıs: -

1. Şahıs: -sın, -sin, -sun, -sün. Çokluk . 1. şahıs: - alım, -elim.

2. şahıs: -ın, -in, -un, -ün, -ınız, -iniz, -unuz, - ünüz.

2. Şahıs : -sınlar , -sinler, -sunlar, -sünler”.

2.“Şart eki” (şərt şəkli). 

Bu şəkillə bağlı dərsliklərdə yazılır: “ Bu ek de yalnız şekil ifade eden bir ektir. Tasarlama 

kiplerinden biri olan şart şeklini meydana getirir. Hareketin şart şeklinde tasarlandığını, şart olarak 

düşünüldüğünü anlatmak için fiil kök ve gövdelerine şart eki eklenir. 

488. Bu gün şart eki -sa, -se şeklindedir. Bu çekim şöyledir : 

al-sa-m 

al-sa-n 

al-sa-k 

al-sa-nız 

al-sa al -sa-lar” (Ergin, 2021, s. 309). 

Türk dilində feilin şəkillərindən biri də “istek eki” (istek kipi)-dir. Feilin bu forması ilə bağlı 

dərslikdə yazılır: 

“3. İstek eki. 

492.Bu ek de yalnız şekil ifade eden bir ektir. Tasarlama kiplerinden biri olan istek şeklini 

meydana getirir ( Ergin, 2021, s.310) “istek ekleri” olan -a, -e şəkilçilərinin tarixən -ğa, -ğe, ( -ğay, -

ğey)dən gəldiyi qeyd olunur. 

Bu şəkilçilərin eski Anadolu terkcəsində gel -e -m, gel-e-sim, gel-e; gel-e- vüz, gel-e-sız, gel-e-

ler şəklində işləndiyi qeyd edilir (Ergin, 2021, s. 311). 

Azərbaycan türkcəsində “Feilin vacib şəkli” adı altında öyrənilən feil forması Türkiyə 

türkcəsində “gereklik kipi” adı altında öyrənilir. “Türk dili bilgisi” dərsliyində isə bu mövzu 

“Gereklik eki” ( Ergin, 2021, s. 142) adı altında qeyd olunur. 

4. Gereklik eki

496. Bu ek de yalnız şekil ifade eden bir ektir. 

497. Gereklik eki Türkçede sonradan ortaya çıkmış yeni bir ektir. Bu ek bu gün -malı, -meli, 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 17-21 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 17-21 e-ISSN: 3005-4982

21 

şeklindedir. -malı, -meli eki Eski Anadolu Türkçesinin sonlarında teşekküle başlamış şekil eki olarak 

Osmanlıca içinde kullanış sahasına çıkmıştır. -ma, -me fiilden isim yapma eki ile - lı, -li sıfat ekinin 

birleşmesinden türemiş olduğu anlaşılmaktadır. Bu çekim bu gün şöyledir: 

yaz-malı -y-ım yaz-malı-y-ız 

yaz-malı-sın yaz-malı-sınız 

yaz - malı yaz-malı-lar” ( Ergin, 2021, s. 313). 

Türkiyə türkçəsində feilin Azərbaycan dili qrammatikasında verilən formaların yalnız dördü  - 

əmr, istek (arzu), şart şekli ve gerçeklik (vacib şekli) ayrıca feil forması kimi, müstəqil mətn kimi 

verilmişdir. Feilin bacarıq forması isə ayrı feil forması kimi deyil, gerundiumlar.  

Gerundiumlar haraket halı ifadə eden fiil şekilleridir. Bunlar ne fiil çekimleri kimi şekle, zamana  

ve şahsa bağlanmış bir hareket , ne partisipler gibi nesne ifade ederler” (TDB, 2000, s.  338) sırasında 

aydınlaşdırılır. Feilin terz şeklini düzəldən : -a, -ə + bilmek forması Türk dili qrammatikasında 

aşağıdakı kimi izah edilir: “Türkçede eskiden beri kullanılan bu ek (-a. -e)...birleşik fiilerde 

görülmektedir: di- y-e bil, beecer-e-bil misallarında olduğu gibi” ( Ergin, 2021, s. 339). 

Nəticə 

Biz bu məqalədə həm Azərbaycan, həm də Türkiyə türkcəsinə aid yazılmış qrammatika  

kitablarında feilin şəkillərinin müqayisəsini apardıq və gördük ki, eyni dil qrupuna aid olan bu 

dillərin qrammatika kitablarında feil şəkillərinin sayında diqqət çəkəcək qədər fərqli xüsusiyyətlər 

özünü göstərməkdədir. 

Ədəbiyyat 

1. Həsənov, İ., & Şərifov, A. (1934). Qramer: Orta məktəb üçün, I hissə. Beşinci tədris ili.

Morfologiya. Azərnəşr, Tədris Pedaqoji Şöbəsi.

2. Cəfərov, S., & Abasov, Ə. (1953). Azərbaycan dilinin sərfi (I hissə). Azərnəşr.

3. Azərbaycan dilinin qrammatikası (I hissə). (1951). Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyasının

Nəşriyyatı.

4. Əfəndiyev, İ. (1947). Elmi sərfin bəzi məsələləri.

5. Hüseynzadə, M. (1954). Müasir Azərbaycan dili: Ali məktəblər üçün dərs vəsaiti. ADU

Nəşriyyatı.

6. Hüseynzadə, M. (1973). Müasir Azərbaycan dili: Morfologiya (III hissə). Maarif.

7. Ərəb və fars sözləri lüğəti. (1967). Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyasının Nəşriyyatı.

8. Ərəb və fars sözləri lüğəti. (1985). Yazıçı.

9. Cəfərov, S. Ə., Qarayev, A. H., & Cəfərova, K. Ə. (1981). Avropa mənşəli sözlərin qısa lüğəti.

Maarif.

10. Xəlilov, B. (2003). Müasir Azərbaycan dilinin morfologiyası (II hissə). Adiloğlu.

11. Kazımov, Q. (2014). Müasir Azərbaycan dili: Morfologiya. Elm və Təhsil.

12. Rüstəmov, R. (2007). Türk dilinin morfologiyası: Dərslik.

13. Müasir Azərbaycan dili III: Morfologiya. (2013). Elm və Təhsil.

14. Qurbanov, A. (2004). Ümumi dilçilik (I cild). Nurlan.

15. Hüseynzadə, M. (1983). Müasir Azərbaycan dili. Maarif.

16. Akdoğan, Y. (2000). Türkiye Türkçesinden Azerbaycan Türkçesine: Büyük sözlük. Deniz

Kitabevi.

17. Akdoğan, Y. (1999). Azerbaycan Türkçesinden Türkiye Türkçesine: Büyük sözlük. Beşir

Yayınevi.

Daxil oldu: 10.09.2025  

Qəbul edildi: 13.11.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 22-30 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 22-30 e-ISSN: 3005-4982

22 

DOI: https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/22-30

Zümrüd Mənsimova 

AMEA-nın İctimai Elmlər Bölməsinin elmi katibi 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

https://orcid.org/0000-0002-8529-9018 

zumrudibrahimqizi@gmail.com 

Aşıq Ələsgər poeziyasında təbiət motivlərinin əcdad kultu 

kontekstində semantikası 

Xülasə 

Məqalədə Azərbaycan aşıq sənətinin ölməz nümayəndəsi olan Aşıq Ələsgərin yaradıcılığında yer 

tutan təbiət-dağ, su və s. ilə bağlı mövzulara diqqət ayrılmışdır. Məlum olmuşdur ki, ustad aşıq dağa 

ucalıq, paklıq, əzmkarlıq rəmzi, əcdad məskəni kimi baxmış və hər zaman bu yerləri uca tutmuşdur. 

Aşıq Ələsgərin təbiət motivli şeirlərində əsas və başlıca məqam vətən, torpaq amili olmuşdur. Bu 

motiv ustadın yaradıcılığında əsas xətt təşkil edir. Məqalədə göstərilir ki, Göyçə mahalı xalqımıza 

böyük şəxsiyyətlər bəxş etmişdir. Göyçə mahalından olan el sənətkarlarının, ustad aşıqların – Aşıq 

Ələsgər, Miskin Abdal, Növrəs İman və başqalarının adlarını çəkmək olar ki, onlar özlərindən sonra 

böyük bir məktəb qoyub getmişlər. Məqalədən məlum olur ki, Aşıq Ələsgərin təbiət şeirlərində Göyçə 

mahalı, bütöv Qərbi Azərbaycan təbiətinin gözəllikləri əsas yer tutur. Aşıq Ələsgər poeziyasında milli 

dəyər və kimlik, ata-baba yurd yerlərinə sahiblənmək və onu qorumaq məsələsində öz kəskin fikrini 

bildirməkdən heç vaxt çəkinməmişdir. Ustad sənətkar üçün qoynunda yaşadığı torpaq ona 

əcdadlarının əmanətdir. Vətən və onun təbiətini sevmək, qorumaq hər bir vətəndaşın müqəddəs 

borcudur. Bu Ələsgər yaradıcılığında əsas xətt kimi götürülür. Eləcə də, ustad aşığın yaradıcılığının  

milliliyi və xəlqiliyi ön plana çəkilmişdir. El sənətkarının aşıq yaradıcılığına gətirdiyi yeniliklər 

ondan sonra yaşayıb yaradan bütün ustad aşıqların yaradıcılığında bir ənənə kimi qorunur və 

saxlanılır. Aydın olur ki, ustad aşığın poeziyasında təbiət ünsürləri ilə canlı obraz kimi deyişmək 

ənənəsi mövcud olmuşdur. Bu ənənə özündən sonra yaşayan el sənətkarların da yaradıcılığında 

davam və inkişadf etdirilmişdir. 

Açar sözlər: Aşıq, Göyçə, vətən, əcdad kultu, təbiət motivləri 

Zumrud Mansimova 

Scientific secretary of the Social Sciences Division of ANAS 

PhD in Philology, Associate Professor 

https://orcid.org/0000-0002-8529-9018 

zumrudibrahimqızı@gmail.com 

The Semantics of Nature Motifs in Ashiq Alasgar’s Poetry in the 

Context of the Ancestor Cult 

Abstract 

The article deals with the attention given to the themes related to nature; mountains, water, etc.in 

the works of Ashiq Alasgar, an immortal representative of Azerbaijani ashig art. It has been revealed 

that the master ashig regarded the mountain as a symbol of greatness, purity, and perseverance, as 

well as the dwelling place of ancestors, and he always held these places in the highest esteem. The 

main and central element is the concept of homeland and land In Ashiq Alasgar’s nature- themed 

poems. This motif forms the principal line in the master’s creative work.  

The article points out that the Goycha region has given our people many great personalities. It is 

possible to mention the names of folk artists and master ashigs from the Goycha region such as, 

Ashiq Alasgar, Miskin Abdal, Novres Iman, and others, who left behind a great school of art. The 

https://orcid.org/0000-0002-8529-9018
mailto:zumrudibrahimqizi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8529-9018
mailto:zumrudibrahimqızı@gmail.com


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 22-30 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 22-30 e-ISSN: 3005-4982

23 

article reveals that in Ashiq Alasgar’s nature-themed poems, the beauty of the Goycha region and the 

entire Western Azerbaijan landscape occupies a central place. In Ashiq Alasgar’s poetry, national  

values and identity, the sense of belonging to the ancestral homeland, and the duty to protect it are 

expressed with great conviction. For the master artist, the land in which he lived was a sacred trust 

from his ancestors. To love and protect the homeland and its nature is considered a sacred duty of 

every citizen. This idea forms the main line in Alasgar’s creative work. Likewise, the national and 

folk character of the master ashig’s art is emphasized as a defining feature. The innovations that the 

folk artist introduced into ashig art have been preserved and maintained as a tradition in the works of 

all the master ashigs who lived and created after him. It becomes clear that in the master ashig’s 

poetry, there existed a tradition of conversing or engaging in dialogue with elements of nature as if 

they were living beings. This tradition was continued and further developed in the creative works of 

the folk artists who came after him. 

Keywords: Ashiq, Goycha, homeland, ancestor cult, nature motifs 
 

Giriş 
 
Azərbaycan aşıq sənətində təbiət motivinin özünəməxsus yeri və rolu olmuşdur. İnsanın və 

dünyanın yaradılışı ilə bağlı təbiət elementlərinin (su, dağ, ma- ğara, ağac və s.) aşıq poeziyasında 

yer tutması heç də təsadüfi deyildir. Burada Vətən amili xüsusi rol oynayır. Çünki torpaq, dağ, su 

məfhumu özü belə vətənə bağlılığı, ata-baba yurd yerini xatırladır. Bunlar bir-birilərinə möhkəm 

bağlıdırlar. Vətən və təbiət amili ayrı-ayrı aşıqların yaradıcılığında öz əksini tapır. Bu, daha çox 

Göyçə aşıq mühitinin payına düşür. Təbiət amili dedikdə yurda və torpağa sevgi yada düşür. Milli 

dəyər, əsrlərcə özgə əlində qalan özününkü olana sahib çıxmaq qüdrəti, yurd həsrəti, əzizlərinin itkisi, 

şəhid qanı ilə yoğrulmuş müqəddəs torpaq yada düşür. Bu amil özündə bir çox dəyərləri cəm edir. 

Bunlardan ən başlıcası əcdadların miras qoyduqları yurd yerlərinə sadiqlikdir. 

Tədqiqat 

Tarix boyu Azərbaycanın qədim diyarı Göyçə mahalından olan el sənətkarla- rının, ustad aşıqların 

– Aşıq Ələsgər, Miskin Abdal, Növrəs İman və başqalarının ad- larını çəkmək olar ki, onlar 

özlərindən sonra böyük bir məktəb qoyub getmişlər. Göyçə mahalı xalqımıza böyük şəxsiyyətlər bəxş 

etmişdir. Onlardan biri də Azərbaycan ədəbiyyatında özünün ustadnamələri, müxəmməsləri, 

qoşmaları, təcnisləri, qıfılbəndləri, dodaqdəyməzləri ilə məşhurlaşmış, el arasında haqq aşığı kimi 

tanınmış Aşıq Ələsgər olmuşdur. Belə ki, aşıq sənəti bizim milli kimliyimizi, bizim dövlətçilik 

ənənələrimizi, azərbaycançılıq məfkurəmizi özündə yaşadan xalq sənətidir. Aşıq deyəndə bizim 

milli-mənəvi dəyərlərimiz, xalq bayramlarımız, adətlərimiz, özümüzə, tarixi kökümüzə qayıdış və 

bağlılıq, Göyçə, Qərbi Azərbaycan deyəndə isə ilk öncə aşıq sənətinin beşiyi yada düşür. Bu gün 

göyçəlilər o müqəddəs yurd yerlərinə həsrət qalsalar da, Göyçə aşıq sənətini heç vaxt ölməyə 

qoymamışlar. O sənət dünən yaşadığı kimi bu gün də yaşayır və qorunub-saxlanılır. Sadəcə, sənətin 

məkanı dəyişib. Şəcərə daşıyıcıları eyni kökdən gəlir və artıb inkişaf edir. Sazı-sözü sinədəftər edib, 

yaşadıb yayırlar. Deyərdim ki, Qərbi Azərbaycanı dünyaya tanıtmaq üçün təkcə Aşıq Ələsgər yetər. 

O böyük ustad bütün dünyaya “Adım Ələsgərdir, Göyçə mahalım” deməklə bildirirdi ki, bu yer onun 

doğulub boya-başa çatdığı qədim Oğuz yurdudur. Bu yerlər mənim ata-baba yurd yerlərimdir. Hələ 

öz zamanında deyilmiş bu doğru söz özünə inam, özünü təsdiq və hər şeydən öncə torpaqlarını 

özgələrdən qorumaq mesajı idi. Burada yer-yurd, torpaq, dövlət, Azərbaycan xalqının milli kimliyi, 

milli düşüncəsi, milli ideya məsələsi və s. əsas yer tutur. Folklorşünas alim Seyfəddin Rzasoy 

araşdırmalarının birində qeyd edir ki, “Aşıq” demək – “millət”, “xalq”, “dövlət” və “milli tarix” 

deməkdir. Milli kimlik tariximizin banisi Şah İsmayıl Xətai Azərbaycan dövləti və kimliyini aşığın 

sazı və sözü ilə qurmuşdur. O, milli dövlətçilik ideologiyasının xalqın ruhunu passionarlaşdıran bütün 

dəyərlərini insanlara aşıqların və el şairlərinin sazı, sözü, nəfəsi ilə çatdırıb onları vahid milli dövlətdə 

birləşdirə bilmişdir (Rzasoy). 

Çox maraqlıdır, Şah İsmayıl Xətai zamanında belə çox yaxşı anlamışdır ki, milli dəyərə önəm 

verməklə bütün ideyalarını gerçəkləşdirmək mümkündür. Ümu- miyyətlə, dağlar el sənətkarlarının, 

dastan qəhrəmanlarının güvənib sığındıqları mə- kan olmuşdur. Zaqatala aşıq mühitindən 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 22-30 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 22-30 e-ISSN: 3005-4982

24 

topladığımız “Aşıq Hüseynin dastanı” buna nümunə ola bilər. 

Bu baxımdan yanaşdıqda Aşıq Ələsgər poeziyasından danışarkən deyə bilərik ki, ustad aşığın 

yaradıcılığı təpədən-dırnağa öyüd-nəsihətdir, millidir, xəlqidir və xalqın ruhunu oxşayır. Ona görə 

xəlqidir ki, öz yetirmələrini doğru əmələ, ədəbli, ağıllı, kamallı olmağa dəvət edir. Bunun özündə 

belə millilik, xəlqillik var. Bu xü- susiyyət xalqımızın milli dəyərlər sırasındadır: 

 

Aşıq olub diyar-diyar gəzənin  

Əvvəl başda pür kamalı gərəkdir.  

Oturub durmaqda ədəbin bilə 

Mərifət elmində dolu gərəkdir (Aşıq Ələsgər, 2004, s. 161). 

 

Ustad aşığın yaradıcılığında Azərbaycançılıq, vətən, torpağına bağlılıq, insan sevgisi və təbiətə 

vurğunluq başlıca yer tutur. 

Məhz bu səbəbdəndir çox illər keçsə belə ustad sənətkarın şəxsiyyəti, yaradıcı- lığı yüksək 

dəyərləndirilmişdir. Hələ zamanında Ulu Öndər Heydər Əliyevin təşəb- büsü və bilavasitə 

təşkilatçılığı ilə 1972-ci ildə UNESCO-da Aşıq Əlsgərin 150 illik yubileyi keçmiş SSRİ məkanında 

təntənəli şəkildə qeyd olunmuşdur. 

Ulu Öndər Heydər Əliyev tərəfindən sənətə və sənətkara verilən qiymət bu gün Azərbaycan 

Respublikasının Prezidenti, Ali Baş Komandanımız İlham Əliyev tərəfindən ləyaqətlə davam 

etdirilir. 

“Ali Baş Komandanımızın 24 dekabr 2022-ci ildə Qərbi Azərbaycan İcması qarşısındakı çıxışı 

yaxşı yadımdadır. O demişdir ki, “Biz öz ata-baba yurdumuz, əc- dadlarımızın qədim diyarı olan 

Qərbi Azərbaycana bir gün mütləq qayıdacağıq. Bu, bizim haqqımızdır. Qərbi Azərbaycan bizim 

tarixi torpağımızdır, bunu bir çox tarixi sənədlər təsdiqləyir, tarixi xəritələr təsdiqləyir, bizim 

tariximiz təsdiqləyir” (https://president.az/az/articles/view/58330). 

Arzulayırıq ki, bizi Kəlbəcərə, Laçına, Şuşaya aparan Zəfər yolu bir gün də Qərbi Azərbaycana, 

Göyçə mahalına, İrəvana aparacaq. O gün uzaqda deyil. Bir bayatıda deyildiyi kimi:  

 

Əzizim Göyçə mənə, 

Şeh düşdü göy çəmənə. Ələsgəri səslədim, 

Hay verdi Göyçə mənə (4). 

İnşallah, o səsi bir gün Göyçədən eşidəcəyik. 

 

Məhərrəm Qasımlı qeyd edir ki, “Saz-söz dünyasında elə nadir və nəhəng simalar vardır ki, onları 

mənsub olduqları sənət sahəsinin simvolu hesab etmək ana südü kimi halal görünür. Bu sıradan 

Azərbaycan aşıqlığının bütün dönəmlər üçün sənət pasportu olmaq haqqının əsas daşıyıcılarından biri 

Dədə Ələsgərdir” (http://www.anl.az/down/meqale/medeniyyet/2016/fevral/475942.htm). 

Aşıq Ələsgər yaradıcılığında təbiət ünsürlərinə gəlincə demək olar ki, o, təbiət vurğunu olmuş, 

hər dağa, dərəyə bir şeir həsr etmişdir. Bu, onun vətən torpağına bağ- lılığından, sevgisindən irəli 

gəlmişdir. Təbiət ünsürü olan dağ bütün el sənətkarlarının poeziyasında ayrıca bir xətt kimi keçir. 

Bəzən haqq aşıqları dərdini, sözünü dağlarla bölüşür, dara düşündə dağdan əcdad ruhlarının cəm 

olduğu məkan olaraq kömək diləyirlər. Buna bir çox dastanlarımızda, məsələn, “Kitabi-Dədə 

Qorqud”da, “Əsli və Kərəm”, “Aşıq Mədət və Bəhrinazın dastanı” və s. təsadüf etmək mümkündür. 

Bu, təbii ki, elin adətindən irəli gəlmiş, dağa müqəddəs məkan kimi baxılmışdır. Çox zaman dağ  

başında tənha ağac olan məkanlar pirlərə çevrilmiş, bəzən də dağ ətəyində çeşmələr yaradılışın işarəsi 

kimi dəyərləndirilmişdir. Təbiət ünsürü baxımından yanaşdıqda dağ, mağara, su yaradılışı simvolizə 

edir. Dağ türk inanc sistemində ilkin başlanğıc olaraq təsdiq edilmişdir. “Oğuz kağan” dastanında 

dağın ilkin başlanğıc kimi bilinməsi Gün, Ay, Ulduz, Göy, Dəniz kimi kosmoqonik yaradılış 

elementləri ilə birlikdə çıxış etməsində öz əksini tapır. Bu dastana diqqət etsək görərik ki, Oğuzun 

evləndiyi üç qızdan biri göydən gələn şüanın, biri isə nəhəng ağacın içindən çıxır. “Basatdan atasının 

adının sorar olsan Qaba ağac deməsi” faktlarına təsadüf edirik ki, bunlar ağac və dağ kultunun 

https://president.az/az/articles/view/58330
http://www.anl.az/down/meqale/medeniyyet/2016/fevral/475942.htm)


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 22-30 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 22-30 e-ISSN: 3005-4982

25 

müqəddəs bilinməsi və kultlaşdırılması amili ilə bağlıdır. Qədim türklər üzərində yaşadıqları 

müqəddəs torpağa yurd, vətən adı vermiş, eyni zamanda bu müqəddəs yerlərə ata-baba, əcdad 

ruhlarının müqəddəs məkanı kimi baxmış, səcdə etmişlər. Professor Ramazan Qafarlı qeyd edir ki, 

Türkün tapınıb kultlaşdırdığı ilkin təbiət varlıqlarından biri də dağdır. “Göy Tanrısına yaxınlığına 

görə ulu əcdadın təsəvvüründə Dağ kultlaşdırılmış, insanları Yaradana bağlayan əsas vasitə 

sayılmışdır. Qədim türk inancına görə, Dünya Dağı üç qatdan ibarətdir: birinci qat, başı günəşə çatan, 

doqquz iqlimin kəsişdiyi ənginlikdə yerləşən Altundağdır (Qafarlı, 2015, s. 326). 

Bu gün onlarla bayatıda dağların rəmz, inam və güvən, imdad yeri olmasını təsdiqləyən faktlar 

görürük. Bayatının “A dağlar, ulu dağlar...” ilə başlanması, ulu- larımızın dərdlərini ulu dağlarla 

bölüşməsi də Dünya dağına inamdan yaranmışdır: Əzizim, ulu dağlar, Çeşməli, sulu dağlar... Dağın 

müqəddəs və pak yer olması, gü- vəni inamı əks etdirən misralara da rast gəlirik: “Dağ aşıb binə 

gəlləm, İmana, dinə gəlləm”, yurdunu dağdan xəbər almaq mənasında – “Aşığam, əri, dağlar, Hanı 

yurd yeri, dağlar”, “Çıxaydım dağ başına, Baxardım vətən sarı”. “Dağların qarı dərman, Yarama sarı 

dərman”, “Dağlar dağımdı mənim, Yaman çağımdı mənim”, “Halal in- sanlara dağlar yol açar”, 

“Dağlardı Mədətin arxa, dayağı” deməklə dərdli aşiqlərin dağdan imdad diləmələri, eləcə də dağa  

ucalıq, əzamət mənasında baxılması, “Mən aşiq, qoşa dağlar, Verib baş-başa dağlar” ənənəsi bu gün 

də yaşamaqdadır. Vaxtı ilə hörmət əlaməti olaraq nənələrimizin, qız-gəlinlərimizin dağları görərkən 

yaşmaqlan- ması ənənəsi son dövrlərə kimi qorunub saxlanmışdırdır. “Kitabi-Dədə Qorqud”da buna 

təsadüf edirik. 

V.N.Toporov yazır ki, dağın mifoloji funksiyaları fərqlidir. Dağ dünya ağacının 

transformasiyasının ən geniş yayılmış variantı kimi çıxış edir. Dağ daha çox dünya obrazı, kosmik 

quruluşun bütün əsas element və ölçülərinin inikas olunduğu kainat modeli kimi qavranılır (Топоров, 

1980. s, 311). Aşıqlarımızın yaradıcılığında təbiətdəki Dağın, Göyün, Günəşin, Ağacın və s. 

insanlaşmış obrazlarının olması təbii olaraq folklorumuzdakı əcdad düşüncəsinin yaşarılığından gəlir. 

Aşıq Ələsgər yaradıcılığında təbiət gözəlliklərinin təsviri və tərənnümü mühüm yer tutur. 

Xüsusən, dağ, su-çeşmə, ağac ünsürünə daha çox təsadüf edirik. Ustad sə- nətkarın poeziyasında 

təbiət ünsürü həm də ona görə önəmli yer tutmuşdur ki, onun doğulub boya-başa çatdığı müqəddəs 

məkan – Göyçə mahalının Ağkilsə kəndi təpədən-dırnağa yaşıllıq və gözəllik içində olmuşdur. Onun 

ilk məskəni –yaylaqları, bulaq və çeşmələri yüksək bədiiklə canlandırılır. Dağı insanla vəhdətdə 

poetikləş- dirən Dədə Ələsgər ona canlı bir varlıq kimi müraciət edir. Bunun əsas səbəbi ustad 

sənətkarın dağların qoynunda göz açması, o müqəddəs yurd yerlərinə bağlı olması idisə, digər məqam 

dağların əcdad amili, ata-baba ruhlarının dolaşdığı məkan, tə- mizlik, ucalıq, əzəmət rəmzi kimi 

baxması ilə izah olunmalıdır. 

Yurdu rəmzləndirən dağ türk mifoloji düşüncəsində həm də torpaq hamisi, yurdun 

qoruyucusudur. Qədim türklərin təsəvvürlərində sakral dəyər qazanmış dağ  VI əsrə aid Çin  

qaynaqlarında “yer tanrısı” (ruhu) adlandırılır (Bəydilli, 2003. s. 87). Bu fakta istinad edən 

M.Seyidovun fikrincə, “müqəddəs başlanğıc sayılan dağ, eləcə də torpaq və xüsusilə onlarla bağlı 

Günəş bütün varlığın, həyatın, tanrıların, insanların, nemətlərin yaradıcısı, anası-atası kimi qəbul 

olunur” (Seyidov, 1989. s. 308). 

Folklorşünas Məhəmməd Məmmədov qeyd edir ki, “Dağın ilkin stixiya kimi kultlaşması onun 

əski inamlarla, həm də səmavi inanc sistemləri ilə bağlılığını əks etdirir”  

(https://www.anl.az/down/meqale/ashiq_elesger/2021/29). 

İnsanın, cəmiyyətin və sosial normaların kosmogenezini izah edən etnogenetik miflərin əsas 

məzmununa görə, ilkin əcdadların göy mənşəli olmaları həm də dağla bağlılıqlarından irəli gəlir 

(https://www.anl.az/down/meqale/ashiq_elesger/2021/29).  

Dədə Ələsgər poeziyasında dağların hər fəslini rəngarəng boyalarla təsvir olun- duğunu 

görmək mümkündür.  

Ustad sənətkar payız gələndə dağların çiskin və dumana bürünərək qeyzə gəlməsi, şaqqıldayıb 

dolu tökməsi, qış fəslində isə dağların başdan- başa “ağ xalat geyinməsi”ni də ustalıqla tərənnüm 

edir: 

 

http://www.anl.az/down/meqale/ashiq_elesger/2021/29)
http://www.anl.az/down/meqale/ashiq_elesger/2021/29)


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 22-30 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 22-30 e-ISSN: 3005-4982

26 

Yayın əvvəlində dönürsən xana,

Son ayda bənzərsən yetkin bostana. 

Payızın zəhməri qoyur virana,

Dağıdır üstündən cəlalı, dağlar! (Aşıq Ələsgər, 1963, s. 85)

 

Ustad sənətkarın bu qoşmasında dağlar yalnız öz füsunkar gözəlliyi ilə deyil, həm də əzəmətli, 

vüqarlı, ədalətli olmasına görə də özünə bir yaradıcı ad qoyur. Bu  ad əyilməzlik, ucalıq və qürur 

adıdır. Belə ki, yazda yoxsul da, varlı da, şah da onun qoynuna  qalxsalar da, dağlar onları bir-

birindən fərqləndirmir, hamısına eyni gözlə baxmaqla ədalət prinsipini qoruyur. 

Qoşmada dağlar kişilik, əyilməzlik simvolu kimi nə sərdar, nə də şah qarşısında baş əyir, 

qürurunu sındırır: 

 

Bahar fəsli, yaz ayları gələndə, 

Yoxsulu, ərbabı, şahı, gədanı Tutmaz bir-birindən aralı dağlar. 

Sərdara söz deməz, şaha baş əyməz, 

Qüdrətdən səngərli, qalalı dağlar (Aşıq Ələsgər, 1963, s. 85-86). 

 

Aşıq Ələsgər həqiqətdə mərdlik, mərdanəlik məktəbi keçmiş, bu mərdlik el sənətkarına Göyçənin 

suyu, təmiz ab-havası, uca dağlarının yenilməzliyi, əzaməti ilə ağsaqqallarının öyüd-nəsihətləri, mərd 

oğullarının dəyanəti, dədə yadigarı sazı ilə, sözü ilə keçmişdir. Eyni zamanda dağlar aşıq 

ədəbiyyatında mərdlik, vətənpərvərlik, ucalıq, möhkəmlik rəmzi kimi verilmişdir.  

Ustad sənətkarın ruhunu dindirən başlıca amil təbiətdir. Onun poeziyasında Azərbaycanın 

əsrarəngiz təbiəti, dağları, bol sulu çeşmələrinin gözəlliyi boy verir. 

 

Xəstə üçün təpəsində qar olur,  

Hər cür çiçək açır laləzar olur.  

Çeşməsindən abi-həyat car olur, 

Dağıdır möhnəti-məlalı dağlar” (Aşıq Ələsgər, 1963 s. 85-86)! 

 

Xalq arasında yataq xəstəsi olan birinin dağ başındakı xarımış qarın dərman olması inamı vardır. 

Buranın qarı başqa yerlərin qarına bənzəməz, ucalardadır, ayaq dəyməz, ün yetməz yerdədir. Bu 

səbəbdən də xəstə üçün dərmandır. Dağın bulağı adi bulaq deyil, dirilik suyudur. “Dirilik suyu – 

içənləri ölməzliyə qovuşdurduğuna inanılan əfsanəvi sudur. Dirilik suyu və ümumiyyətlə, əbədi, 

sonsuz həyat axtarışı ilə bağlı nə qədər çox süjet olsa da, bu süjetlər əski dünya mədəniyyətlərində 

Bilqamıs, Oğuz xan, İsgəndər Zülqərneyn və b. kimi yalnız bir neçə şəxsin adı ilə əlaqələndirilib” 

(Bəydilli, 2003 s. 105). 

 

Digər qoşmasında bir çox tarixi prosesləri xatırlayır: 

 

Gözəllər çeşməndən götürmür abı,  

Dad verə dəhanda Kövsər şərabı.  

Xaçpərəstlə düşdü Bund inqilabı, 

Onunçün bağlandı yolların, dağlar (Aşıq Ələsgər, 1963 s. 85-86). 

 

Burada ustad sənətkar tarix boyu ermənilərin xalqımıza olan fitnəkar niy- yətlərini hədəf alır. 

Əslində, Qərbi Azərbaycanda ustadın ana yurdu olan Göyçədə milli zəmində baş vermiş erməni 

vəhşətinə işarə edir. Ustad sənətkar ermənilərin xislətinə yaxşı bələd olmuş, onların törətdikləri gizlin 

və çirkin əməlləri dağlara nəql edirmiş kimi onları obraz kimi canlandırmışdır. Ustad sənətkar yaxşı 

bilirdi ki, əcdad məkanı olan dağlara söylədikləri boşa getməz. Çünkü dağın da bir ahı var ki, bu ah 

geci-tezi düşmənə qənim olar. Təbiət ünsürləri ilə canlı obraz kimi dəyişmək ənə- nəsini ustad 

sənətkarın “Kötük”lə deyişməsində də görürük. Bu cəhət özündən sonra yaşayıb-yaradan Azərbaycan 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 22-30 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 22-30 e-ISSN: 3005-4982

27 

aşıqlarının yaradıcılığında da bir iz qoymuşdur. Belə ki Aşıq Ələsgərdən fərqli olaraq Zaqatala aşıq 

mühitinin ustad sənətkarı Aşıq Mədət “tale”, “bəxt” kimi simvolik obrazlarla canlı obraz kimi deyişir. 

Bu artıq həmin mü- hitdə bir ənənəyə çevrilimişdir. 

Dağ folklor düşüncəsində yenilməzlik, güc-qüvvət rəmzidirsə, çeşmə, su dirilik rəmzidir. 

R.Qafarlı göstərir ki, türkün tapındığı ilkin təbiət varlıqlarından biri dağdır. Göy Tanrısına yaxınlığına 

görə ulu əcdadın təsəvvüründə dağ kultlaşdırılmış, insan- ları yaradana bağlayan əsas vasitə 

sayılmışdır. Çünki dağ ucalıqdır, qoruyucudur, ha- midir. Dağ uğurdur, yurdun dayağıdır. Dağ ən 

böyük hədiyyələrdən biridir. Oğuz qəhrəmanının cəsurluğu, igidliyi dağ kultunda canlandırılır 

(Qafarlı, 2013. s. 3-7). 

 

“Kitabi-Dədə Qorqud” dastanında Dədə Qorqud tərəfindən dağlara, ağaca alqışlar deyilir: 

 

Yarlu qara tağlarıñ yıqılmasun! 

Kölgəlicə qaba ağacıñ kəsilməsün (Hacıyev, 2019. s. 102). 

 

Çünki oğuz elinin bilicisi, müdrik el ağsaqqalı gözəl anlayır ki, dağlar, ağaclar, çaylar, sular həyat 

mənbəyidir, gələcək nəslin xoşbəxt yaşayışı, rifahı vətən torpağını gözəlləşdirən bu yerlərin 

mövcudluğundan, onların yadelli işğalçılardan qorunmasından asılıdır. Diqqət etsək görərik ki, Oğuz 

türklərinin savaşları da, iqamətgahları da dağ başı yaxud dağ ətəyi yerlər olmuşdur. Oğuz Xaqanın, 

Qazan xanın özünün belə həyatında dağ amili xüsusi önəm kəsb etmişdir. 

Yuxarıda qeyd etdiyimiz kimi, burada Dağ – vüqar, ləyaqət (ərdəmlik) rəmzi- dir. Yazın gəlişi və 

təbiətin yenidən doğuluşuyla, oyanışı ilə dağların əzəməti, böyüklüyü, ucalığı yenidən boy verir. 

Dağlar həmişə əzəmətlidir, yenilməzdir. Dağlar əcdad ruhunun daşıyıcısıdır. Elə buna görə də Aşıq 

Ələsgərin dediyi kimi nə varlını, nə yoxsulu, nə şahı bir-birindən ayırmır. Bunu biz bütün el 

sənətkarlarının yaradıcılı- ğında görə bilərik. Oğuznamələrə diqqət etsək görərik ki, dağlar Oğuz 

igidlərinin məskən seçdiyi müqəddəs yerlərdəndir. 

B.Ögəl yazır ki, oğuz türkləri daş-dağ ruhundan güc almalarına dərin inam bəsləmələrinə görə 

dağları bir torpaq, daş yığını kimi deyil, hisslər və duyğularla yoğrulmuş, insanlaşmış varlıq kimi 

düşünmüşlər (Ögel,1989 s. 424). 

Hətta xalqımızın dağa, ağaca inamı nəticəsidir, övladlarına Altay, Dağbəy, Dağbəyi, Dağxan, 

Qafqaz, Qoşqar, Himalay, Elbrus və s. adlarını qoymuşlar. Hələ keçən əsrin əvvəllərində (1905-ci 

ildə) Qafqazda, o cümlədən Azərbay- canda erməni fitnəkarlarının azərbaycanlılara qarşı soyqırım 

siyasəti həyata keçir- məsi, qırğınlar törətməsi, günahsız insanları qırması, yurd-yuvalarını viran 

qoyması ustad sənətkarın narahatlığına və zəmanədən acı-acı şikayətlənməsinə səbəb olur. Dədə 

Ələsgər oğuzların əsas tapınaq, istək diləmə, etiraz və qarğış yeri, xilaskarı olan dağlara canlı varlıq 

kimi baxır, dağı danışdırmağa, hadisələrin səbəbini öyrənməyə çalışır. Dağları insanla bir vəhdətdə 

götürən ustad sənətkarın kədəri ictimai mahiyyət daşıyır.  

Qoyub getdiyi dağları yetim kimi boynu bükük, pərişan görəndə Dədə Ələsgər keçirdiyi xoş 

günləri xatırlayır: 

 

Hanı mən gördüyüm qurğu busatlar?!  

Dərdməndlər görsə, tez bağrı çatlar;  

Mələşmir sürülər, kişnəmir atlar, 

Niyə pərişandı halların, dağlar? 

Hanı bu yaylaqda yaylayan ellər?!  

Görəndə gözümdən car oldu sellər...  

Seyr etmir köysündə türfə gözəllər. 

Sançılmır buxağa güllərin, dağlar! (Aşıq Ələsgər,1963. s. 87) 

 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 22-30 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 22-30 e-ISSN: 3005-4982

28 

Aşıqlar müqəddəs bildikləri dağlara müraciət edilərkən həmişə dağı uca tut- muş, kədər 

nisgillərini onlarla bölüşmüşlər. Sanki bununla yüngüllük tapacaqlarına inanmışlar. Ağdabanlı 

Qurbanın bir şeirində bu çox aşkar görünür: 

 

Əzəl xilqətimiz torpaqdan, sudan,  

Sən bizə atasan, anasan, dağlar. 

Pərvəriş verirsən mədhi-zəmində, 

Gah da məhv edirsən, fənasan, dağlar (https://az.wikisource.org/wiki/Da%C4%9Flar_). 

 

Oğuzlar üçün dağların ucalıq etalonuna çevrilməsi onun hami funksiyası ilə birbaşa bağlıdır. 

Sakral sferaya daxil olan dağların canlı insan kimi danışa bilməsi, hərəkəti, dalaşqanlığı, insan kimi 

uğura və bədbəxtliyə düçar olması ana kitabımız “Dədə Qorqud” eposunda mifik səciyyədə verilir. 

Eposda oğuzların dağı danışdır- mağa cəhd göstərməsi, yaxud həsrəti çəkilən üçün dağa çıxmaları 

mifik məna qatı ilə bağlıdır. Dastanın üçüncü boyunda Beyrəyin Banuçiçəyə “Beyrək gedəli Bam-

bam dəpə başına çıqdınmı, qız?!” deməsi də dağ-ayrılıq, dağ-intizar motivlərindən gəlmədir (Kitabi 

Dədə Qorqud, 2004. s.74). Oğuzların dağdan və onun ruhundan güc almaları Dədə Qorqudun alqış 

kimi dediyi “Qarlı qara tağlarm yıqılmasun!” ifadəsində öz təsdiqini tapır (Kitabi Dədə Qorqud, 2004. 

s. 34-109). Oğuz igidlərinin şad və dar günlərində qonşu obaları xəbərdar etmək üçün dağ başında 

tonqal qalamaq adətləri də olmuşdur. Bu adət bu gün də bir çox rayonlarda qorunub-saxlanmışdır. 

“Yurdun rəmzi işarəsi olan Dağ ruhunun dağı tərk etməsi – dağın yıxılmasıdır, dağın yıxılması isə 

dağ ruhunun öz dağ bədənindən qopmasıdır” (Əlizadə, 2008, s. 32-33).  

Ümumiyyətlə, Aşıq Ələsgərin bütün yaradıcılığında vətən və torpaq sevgisi, vətənə layiqli övlad 

olmaq, onu qorumaq arzusu qırmızı bir xətt kimi keçir. Bu gün həmin torpaqlar erməni daşnaklarının 

tapdağı altındadır. Fikrimizcə, ölkə rəhbərliyi tərəfindən Aşıq Ələsgərin 200 illik yubileyinin qeyd 

edilməsi haqqında sərəncamın verilməsi bizim həm də yaddaşlara köçən ulu Göyçəyə, Dədə Ələsgər 

yurduna qayıtmağımızı rəmzləndirir və bizdə həmin Oğuz torpaqlarına yenidən qayıtmaq ümidini 

artırır. 

Aşıq Ələsgər yaradılışın əsasında duran dirilik suyuna, çeşməyə, ağaca böyük önəm vermiş, 

“Çərşənbə günündə çeşmə başında, gözüm bir alagöz xanıma düşdü”, - deməklə məhz müqəddəs 

gündə çeşmə başında aşiq olduğuna işarət edirdi. 

Abi-Həyatın mövcudluğu Dağa görədir. Dağsız onun xilasçı kəraməti mümkün deyil. Mifoloji 

düşüncənin məntiqi bizə bunu deyir. Dağ da, çeşmə də, ağac kölgəsi də dərdə dərman ünvanıdır, dərdi 

dağıdıb yox edəndir, çünki ümid məkanıdır... Dağ ilkin mifoloji düşüncədə kosmoqonik yaradılış 

başlanğıcı olmuşdur. Röv- şən Əlizadə bildirir ki, “Dağ kultunu təmsil edən obrazların araşdırılması 

göstərdi ki, dağ obrazı animistik görüşlərlə birləşmiş və folklorumuzda dağ ruhunun müxtəlif 

obrazları yaranmışdır. Bu cəhətdən dağ ruhunu cansız predmetlərdə, digər tərəfdən təbiətin canlı 

varlıqlarında, o cümlədən insanda təcəssüm olunmuş statuslarda aşkar- lamaq mümkündür” (Əlizadə, 

2008. s. 49). Aşıq Ələsgərin yaradıcılığında təbiətin, ayrıca olaraq Dağın ağılda, düşüncədə 

insanlaşmış obrazının vəsfi diqqəti çəkir. Dağ insan kimi öyülür, sevilir, yurdun qo- ruyuculuq 

simvolu, halal, mərd, yenilməz ünvanı kimi təqdim edilir. Bütün bunlar tə- bii ki, əcdad məskəni olan 

dağların müqəddəs və yenilməz amil olması ilə əla- qədardır. 

Diqqət etsək biz əksər dastanlarımızda belə dağla, çeşməni, ağacı bir arada görürük. 

 

Məğrurluq eləyib ustadam deyən,  

O hansı ağacdı, tağı yeddidi? 

O ağacda bir quş yuva salıbdı, 

Çarpaz sinəsinin dağı yeddidi? (Əlizadə, 2008) 

 

Dağ ətəyindəki bulağın yanında ucalan ağacın kölgəsində buta verilməsi faktı çox dastanlarımızda 

təsadüf edilir. Regional dastanlardan olan “Aşıq Mədət və Bəh- rinazın dastanı”da Aşıq Mədət gər 

ağacının altında yatır qalır və yuxusunda Xızır Nəbi ona Bəhrinazı buta verir. Göründüyü kimi, 

https://az.wikisource.org/wiki/Da%C4%9Flar_


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 22-30 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 22-30 e-ISSN: 3005-4982

29 

burada da Xızır qəhrəmanın yolunu itirdiyi bir məqamda yuxu motivi ilə qarşısına çıxaraq gerçək 

hədəfini işarət edir. “Aşıq ədəbiyyatında Qırxların, Övliyaların, Xızır Nəbinin adları tez-tez çəkilir. 

On- lara sonsuz sevgi, hörmət hissi duyulur, yaman gündə həmişə onlardan kömək umulur 

(Mənsimova, 2021. s. 493).  

Maraqlı məqam odur ki, əcdad kultu nümayəndələri dağ dətəyində, ağacın kölgəsində və çeşmə 

kənarında dastan qəhrəmanlarına butasını verir və mətləbinə çatdırırlar. Bu baxımdan aşıq 

yaradıcılığında da bəzən bu müqəddəs ünsürlərin adlarının qoşa çəkilməyi boşuna olmamışdır. 

Bunun başlıca səbəbi vətən, müqəddəs torpaq, yurd yeri milli və mifik dəyər amilidir. 

Aşıq Ələsgərin Vətən təbiətinin gözəlliklərindən bəhs edən məşhur şeirlərindən biri də “Yaylaq” 

qoşmasıdır. Qoşmanın ilk bəndində təbiətin gözəl bir guşəsi olan yaylağın çal-çağır dövrünü görən 

aşığın ruhunun təzələnməsindən, qəlbini bürüyən sevinc hisslərindən danışılır:  

 

Könlüm qaranquş tək uçub qoynuna,  

Gəzir hər yamacı, hər yanı, yaylaq!  

Ruhum təzələnir, məst olur ürək,  

Görəndə bu çağı, bu halı, yaylaq! 

 

Gözəllər seyrangahısan,  

Görüm səni var ol, yaylaq!  

Açılsın gülün, nərgizin,  

Təzə mürgüzar ol, yaylaq! (Aşıq Ələsgər, 2004 s. 161). 

 

Və yaxud:  

 

Axşam-sabah, çeşmə, sənin başına 

Bilirsənmi, necə canlar dolanır?! 

Büllur buxaq, lalə yanaq, ay qabaq,  

Şahmar zülfü pərişanlar dolanır (Aşıq Ələsgər, 2004 s. 161). 

 

Bu qoşmada ustad aşıq bulağa bir canlı obraz kimi xitab edərək sanki onunla söhbət edir. Burada 

da təbiət və insan gözəlliyi vəhdətdə götürülür ki, bu da Ələsgər şeirinin qüdrətini daha da artırır. 

Aşıq Ələsgər tədqiqatçıları onu bütöv bir xalqın akademiyası adlandırmaqda haqlıdırlar.  

 

Vətən təbiətinin gözəllikləri mövzusunda olan bu şeirdə Qarabağı alqışlayan, onun Xaçın və 

Qarqar kimi çaylarının adını çəkən aşıq Göyçə və Muğanın da təbii mənzərələrindən söz açır:  

  

Var olsun Qarabağ, əcəb səfadı,  

Başa Xaçın axar, ayağa Qarqar.  

Göyçə qar əlindən zara gəlibdi,  

Muğan həsrət çəkər: a yağa qar, qar... (Aşıq Ələsgər, 2004. s. 89). 

  

Nəticə 
 

Məlum oldu ki, Aşıq Ələsgər poeziyasında din, ürfan, məhəbbətin olduğu qədər təbiətin, dağın, 

çeşmənin də yeri var. Aşıq Ələsgər dağa, suya, torpağa paklıq, müqəddəslik ata-baba, yurd yeri, əcdad 

məskəni bilərək dəyər vermiş, onu hər zaman üstün tutmuşdur. Ustad sənətkarın yaradıcılığında 

diqqət çəkən amillərdən başlıcası təbiət ünsürləri və dağla dərd bölüşmək, bununla yüngülləşmək, 

dərdlərinə təsəlli tapmaq, dağla canlı obraz kimi deyişməkdir. Bunu özündən sonra yaşayıb-yaradan 

sənətkarların yaradıcılığında da bir xətt kimi keçir. Millət vəkili Q.Paşayevanın çıxışlarında kəlama 

çevrilmiş, yerində deyilmiş bir sözü var idi. Aşığı sevməyən ya bizdən deyil, bizdəndirsə də belə min 

təəssüflər olsun ona. Özü də o sənətkar Aşıq Ələsgər kimi haqq aşığı ola.  



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 22-30 ISSN: 3005-3137

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 22-30 e-ISSN: 3005-4982

30 

İnanıram ki, Ali Baş Komandanımızın dediyi kimi, biz bir gün mütləq o Dədə Ələsgərin diyarına, 

müqəddəs yurd yerlərimizə qayıdacağıq. Bu gün Qarabağa qayıdışımız  gün gələcək  Göyçəyə, 

Vediyə, Ağbabaya, Şişqayaya da olacaq, o torpaqlarda tavar sazlar dinəcək, yeni-yeni zəfər dastanları 

söylənəcək. O yurd yerlərində – ata-baba ruhlarının dolaşdığı Göyçə, Şişqaya dağlarında  sazlı-sözlü 

gecələr keçirəcəyik. Bax o zaman İrəvanımız, Göyçəmiz, Basarkeçərimiz, Zəngəzurumuz  – Bütöv 

Azərbaycanımız sevinc içində olacaq. İnşallah, o gün uzaqda deyil. 

 

Ədəbiyyat 
 

1. Rzasoy, S. (n.d.). Qərbi Azərbaycanda aşıq yaradıcılığı: Milli yaddaş və tarix. 

https://manera.az/index.php?newsid=16576 

2. Aşıq Ələsgər. (2004). Əsərləri. Şərq-Qərb. 

3. President of the Republic of Azerbaijan. (n.d.). https://president.az/az/articles/view/58330 

4. Mənbəyi göstərilməyən nümunələr şəxsi arxivimizdədir. (n.d.). 

5. Mədəniyyət jurnalı məqaləsi. (2016). 

http://www.anl.az/down/meqale/medeniyyet/2016/fevral/475942.htm 

6. Qafarlı, R. (2015). Mifologiya (6 cilddə, Cild 1: Mifogenez: rekonstruksiya, struktur, poetika). 

Elm və Təhsil. 

7. Toporov, V. N. (1980). Gora. In Mify narodov mira (Vol. 1, p. 311). Sovetskaya entsiklopediya. 

8. Bəydili, C. (2003). Türk mifoloji sözlüyü. Elm. 

9. Seyidov, M. (1989). Azərbaycan xalqının soy-kökünü düşünərkən. Yazıçı. 

10. Aşıq Ələsgər haqqında məqalə. (2021).  

11. Aşıq Ələsgər. (1963). Aşıq Ələsgər (Ə. Axundov & M. H. Təhmasib, tərtibçilər). Azərbaycan 

SSR EA Nəşriyyatı. 

12. Qafarlı, R. (2013). Ön söz. In Ə. Tanrıverdi, “Dədə Qorqud kitabı”nda dağ kultu. Elm və 

Təhsil. 

13. Hacıyev (Şirvanelli), A. X. (2019). “Dədə Qorqud kitabı”nın şərhli oxunuşu (II kitab: 1 və 2-ci 

boylar üzrə). Elm və Təhsil. 

14. Ögel, B. (1989). Türk mitolojisi: Kaynakları ve açıklamaları ile destanlar (Cild 1). Türk Tarih 

Kurumu Basımevi. 

15. Dağlar (qoşma, Ağdabənli Qurban). (n.d.). 
https://az.wikisource.org/wiki/Da%C4%9Flar_(qo%C5%9Fma,_A%C4%9Fdab%C9%99nli_Q

urban) 

16. Kitabi-Dədə Qorqud: Əsil və sadələşdirilmiş mətnlər. (2004). Öndər Nəşriyyat. 

17. Əlizadə, R. (2008). Azərbaycan folklorunda təbiət kultları. Nurlan. 

18. Qıfılbənd. (n.d.). https://az.wikipedia.org/wiki/Q%C4%B1f%C4%B1lb%C9%99nd 

19. Mənsimova, Z. (2021). Azərbaycan aşıq sənətində əcdad və şəcərə münasibətləri (şimal bölgəsi 

aşıqlarının yaradıcılığı əsasında). In Aşıq Ələsgər: sazın sehri və sözün şöhrəti. Beynəlxalq elmi 

konfransın materialları. Elm və Təhsil. 

 

 

Daxil oldu: 20.10.2025  

Qəbul edildi: 05.12.2025

https://manera.az/index.php?newsid=16576
https://president.az/az/articles/view/58330
http://www.anl.az/down/meqale/medeniyyet/2016/fevral/475942.htm
https://az.wikipedia.org/wiki/Q%C4%B1f%C4%B1lb%C9%99nd


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 31-35 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 31-35 e-ISSN: 3005-4982 

31 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/31-35 

Zemfira Abbasova  

Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru                                                         

https://orcid/org/0000-0001-2673-8634 

zema.abbasova.aliyeva@mail.ru  

 

Ərəb, Fars və Türk dillərində simvolların inteqrasiyası və  

linqvokulturoloji xüsusiyyətləri 
 

Xülasə 
 

Tədqiqat işində ərəb dilində formalaşmış leksik, mədəni və rəmzi elementlərin (simvolların) digər 

dillərə necə inteqrasiya olunduğunu nəzəri-metodoloji və tarixi prizmalardan təhlil edir. Məqsəd – 

simvol anlayışının semiotik və linqvistik çərçivəsini tətbiq edərək müxtəlif inteqrasiya 

mexanizmlərini (leksik alınma, kalka, fonetik/ortoqrafik adaptasiya, mədəni transfer və s.) 

sistemləşdirməkdir. Həm tarixi (məs. Osmanlı dövrü), həm də müasir kontakt nümunələrinə qısa 

istinadlar verilir. Rəqəmlənə bilən leksik transferdən fərqli olaraq, simvolların inteqrasiyası çoxşaxəli 

semiotik proses olduğundan dil-mədəniyyət əlaqələrinin dərinliyini göstərir). Bu məqalədə ərəb, fars 

və türk dillərində simvolların inteqrasiyası, dillərarası keçid modelləri, semantik transformasiya və 

linqvokulturoloji şifrələnmə mexanizmləri geniş şəkildə təhlil edilir. Tədqiqat göstərir ki, ərəb 

mədəniyyətinin dini, fəlsəfi və poetik simvolları əvvəlcə fars mədəni məkanında dərinləşmiş, daha 

sonra türk dilinə, xüsusilə də Osmanlı ədəbi və idarəçilik sisteminə keçərək növbəti mərhələdə yeni 

funksional-semiotik məzmun qazanmışdır. Məqalədə üç dil arasında simvolik vahidlərin metaforik 

strukturu, konseptual çərçivəsi, rəmzi kodlaşdırma səviyyələri və mədəni identitetin 

formalaşmasındakı rolu araşdırılır. Ərəb, fars və türk dillərinin ədəbi-mədəni sistemlərində “səbr” və 

digər simvolların formalaşması, semantik inkişafı və linqvokulturoloji təzahürləri müqayisəli şəkildə 

araşdırır. Tədqiqatın məqsədi “səbr” və digər anlayışların üç mədəniyyətin ortaq mənəvi dəyərlərinin 

necə daşıyıcısına çevrildiyini müəyyən etmək, simvolun həm dini-mistik düşüncə, həm də poetik-

estetik ənənələrdəki rolunu müəyyənləşdirməkdir. “Səbr” simvolu ərəb sufizminin klassik 

mənbələrində – xüsusilə əşəri və təsəvvüfi düşüncədə – ruhun möhkəmliyinin, nəfsin cilalanmasının 

və ilahi imtahanlara sədaqətlə tab gətirməyin əsas göstəricisi kimi təqdim edilir. Qəzali və Qüşeyri 

kimi düşünürlərin əsərlərində səbr, həm mənəvi təkamülün başlanğıcı, həm də kamil insan 

mərtəbəsinə çatmağın şərti kimi təsvir edilir. 

Açar sözlər: ərəb dili, fars dili, türk dili, simvol, linqvokulturologiya, semantika, dil kontaktı, 

semiotika 

 

                                                                     Zemfira Abbasova                                  

                                                        Azerbaijan State Pedagogical University Doctor of 

Philosophy in Philology                                                         

https://orcid.org/0000-0001-2673-8634 

                                                       zema.abbasova.aliyeva@mail.ru 

 

Integration of symbols and linguistcultural features in Arabic,  

Persian and Turkish languages 
 

Abstract 
 

The research analyzes how lexical, cultural and symbolic elements (symbols) formed in the 

Arabic language are integrated into other languages from theoretical-methodological and historical 

prisms. The goal is to systematize various integration mechanisms (lexical borrowing, calque, 

phonetic/orthographic adaptation, cultural transfer, etc.) by applying the semiotic and linguistic 

mailto:zema.abbasova.aliyeva@mail.ru
mailto:zema.abbasova.aliyeva@mail.ru


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 31-35 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 31-35 e-ISSN: 3005-4982 

32 

framework of the concept of symbol. Brief references are given to both historical (e.g. Ottoman 

period) and modern contact examples. Unlike digitizable lexical transfer, symbol integration is a 

multifaceted semiotic process, thus showing the depth of languagecultural relations). This article 

extensively analyzes the integration of symbols, interlingual transition models, semantic 

transformation and linguocultural encoding mechanisms in Arabic, Persian and Turkish languages. 

The study shows that the religious, philosophical and poetic symbols of Arabic culture first deepened 

in the Persian cultural space, then passed into the Turkish language, especially the Ottoman literary 

and administrative system, and in the next stage acquired a new functional-semiotic content. The 

article examines the metaphorical structure, conceptual framework, symbolic coding levels and role 

of symbolic units in the formation of cultural identity among the three languages. Comparatively 

examines the formation, semantic development and linguocultural manifestations of “sabr-patience” 

and other symbols in the literary and cultural systems of Arabic, Persian and Turkish languages. The 

aim of the study is to determine how “sabr-patience” and other concepts became carriers of the 

common spiritual values of the three cultures, to determine the role of the symbol in both religious-

mystical thought and poetic-aesthetic traditions. The symbol “sabr-patience” is presented in the 

classical sources of Arabic Sufism – especially in Ash’ari and Sufi thought – as the main indicator of 

the strength of the spirit, the refinement of the soul and the ability to faithfully withstand divine tests. 

In the works of thinkers such as Ghazali and Qusayri, patience is described as both the beginning of 

spiritual evolution and a condition for reaching the level of a perfect human being. 

Keywords: Arabic language, Persian language, Turkish language, symbol, linguoculturology, 

semantics, language contact, semiotics 

 

Giriş 
 

Simvol anlayışı insanın mədəni şüurunda və dil sistemində xüsusi yer tutan kompleks 

kateqoriyadır. Simvollar yalnız obyektləri və anlayışları göstərmək üçün deyil, həm də müəyyən 

tarixi, dini, fəlsəfi, poetik, sosial və kulturoloji təcrübəni kodlaşdırmaq üçün istifadə olunur. Bu 

baxımdan simvollar mədəniyyətin dil vasitəsilə obyektivləşən və ötürülən ən sabit elementlərindən 

biridir. Ərəb, fars və türk dilləri uzun müddət ərzində vahid mədəni-sivilizasiya çevrəsində mövcud 

olduqları üçün bu dillər arasında simvol sistemlərinin inteqrasiyası zəngin və çoxşaxəlidir. İslamın 

yayılması ilə ərəb dilinin dini, ideoloji və sakral funksiyası artaraq, ərəb mənşəli simvollar həm 

İranda, həm də Türk dünyasında dərin kulturoloji məna qazanmışdır. Ərəb dilində formalaşmış 

simvolik konseptlər fars dilində mistik-estetik çalarlarla zənginləşmiş, türk dilində isə daha çox 

praktik-sosial və dini-etik dimensiyada yeni funksiyalar əldə etmişdir (Thomason & Kaufman, 1988, 

s.98). Tədqiqatın məqsədi ərəb simvollarının fars və türk dillərinə inteqrasiyasının linqvokulturoloji 

aspektlərini müəyyənləşdirmək, inteqrasiya mexanizmlərini təhlil etmək və simvol sistemlərinin hər 

üç dildə aldığı fərqli semantik və kulturoloji çalarlarını araşdırmaqdır. Ərəb, fars və türk dilləri tarix 

boyunca ortaq dini-mədəni məkanın formalaşmasında paralel, qarşılıqlı və çoxqatlı şəkildə iştirak 

etmişdir. Bu dillər arasında leksik və morfoloji alınmalar çox araşdırılsa da, simvolik sistemlərin 

inteqrasiyası komparativ dilçilik və linqvo-kulturologiyanın son dövrlərdə nəzərə aldığı əsas 

istiqamətlərdən biridir (Weinreich, 1953, s. 41). Simvol təkcə dil vahidi deyil – o, kollektiv şüurun 

kodlaşmış formasıdır. Buna görə ərəb simvollarının fars və türk dillərinə keçidi həm dilin struktur 

səviyyələrini, həm də mədəniyyətin dərin qatlarını dəyişdirmişdir. Bu məqalədə simvol dil, 

mədəniyyət və düşüncə triadasının birləşdirici komponenti kimi araşdırılır.  

Peirceyə görə simvol “konvensiyanın yaratdığı məna işarəsi” (Peirce, 1958, s. 102), semiotikanın 

elmi paradiqması hesab olunur. Bu baxımdan ərəb-fars-türk dillərində simvol inteqrasiyası kulturoloji 

konvensiyaların miqrasiya prosesidir. Barthes isə simvolu “mədəniyyətin ikinci dərəcəli məna 

sistemi” (Barthes, 1964, s. 89) adlandırır.                    

“Ərəb dilinin İslam mədəniyyəti ilə uzun tarixi əlaqəsi, ərəb dilinə məxsus rəmzi ehtiyatın başqa 

dillərə ötürülməsinə zəmin yaratmışdır. Bu prosesləri şərh etmək üçün həm semiotik nəzəriyyələr, 

həm də kontakt-lingvistika alətləri tələb olunur (Saussure, 1916; Peirce, 1931–1958). 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 31-35 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 31-35 e-ISSN: 3005-4982 

33 

Roland Barthes və Umberto Eco kimi tədqiqatçılar semiotikanın mədəni-tarixi rolunu göstərmiş, 

simvolların yalnız dil səthində deyil, mədəni praktikaların bütövlüyündə anlaşıldığını vurğulamışlar 

(Barthes, 1964; Eco, 1976). 

Bu yanaşma dildəki simvolun arxasındakı mədəni kod və tarixi-mifoloji mexanizmləri öyrənir. 

Thomason & Kaufman dillər arasında “zəncirvari borclanma modeli”nin xüsusilə Şərq dilləri üçün 

səciyyəvi olduğunu göstərir: Ərəb → Fars → Türk mədəniyyətində simvolların əsası Qurani-Kərim 

və hədislərdə işlənən rəmzlərdir:  

Nur (نور) – ilahi hikmət, maarif, zahiri və batini aydınlıq            

الحقيقة  وكشف    الداخلية  للهداية    رمزًا  ي عدّ  التصوّف    في  النور     ( Nur sufilikdə daxili hidayət və həqiqətin 

açılmasının simvolu sayılır) (Ibn ‘Arabi, 1999, s. 112).  

Qəlb  simvolu (قلب) – mənəvi bilik mərkəzi. Ərəbcə:   الروح   صفاء  تعكس  مرآة    المتصوّفة   عند   القلب  (Ruh 

saflığını əks etdirən aynadır) (Al-Qushayri, 2000, s. 41).  

“Yol / Səfər” simvolu ərəbcə: ّالحقّ  إلى السائر رحلة   الصوفي الأدب   في الطريق   يمثل  (Sufi  ədəbiyyatında yol 

həqiqətə gedən mənəvi səfəri ifadə edir) (Al-Ghazali, 1997, s. 29].  

“Su” simvolu ərəbcə: الحياة   وتجديد   الطهارة  إلى  العربية   الثقافة    في  الماء    يرمز  (Su ərəb mədəniyyətində 

təmizlik və yenilənmə rəmzidir) (Ibn Manzur, 1984, s. 215).  

“Gül” simvolu ərəbcə:   العربي  الشعر   في  الروحي  والحبّ   العابر  للجمال    رمز    الوردة  (Gül ərəb poyeziyasında 

sevgi və gözəllik simvoludur) (Al-Dinavvari, 2001, s. 93). 

“Məcnun” simvolu ərəbcə:   حبهّ   في  يفنى  الذي  العاشق    يمثلّ  مجنون  (Məcnun eşq yolunda fani olan aşiqin 

simvoludur) (Ibn Qutaybah, 1983, s. 60). 

Seyf (سيف) – güc, ədalət, igidlik  

“Səbr” simvolu (صبر) – ruhani təkamül vasitəsi- Nümunə:   القلب   لثبات   رمزًا  الصوفي   التراث   في  الصبر   ي ع د  

الابتلاء  مواجهة    في  الروح  وقوّة    (Səbr sufi ənənəsində imtahan qarşısında qəlbin möhkəmliyini və ruhun 

gücünü bildirən bir simvoldur) (Al-Ghazali, 1997, s. 54).  

Ərəb poeziyası (İmru-l-Qays, Zuheyr, Nəbiga Zübyanı) simvolik obrazlarla zəngindir:  

Bu simvollar fars və türk dillərində dəyişən semantik çalarları ilə fərqlənir: 

 

Səhra – insan taleyi, sərgərdanlıq;  

Duman – könül qarışıqlığı;  

Göyərçin – sevgi məktubu daşıyan xəbərçi.  

 

Fars poeziyasında ərəb mənşəli simvollar yüksək poetik simvolizmə çevrilmişdir:  

“Nur” farsca – artıq ilahi eşq, məhəbbət işığı mənasında (Hafiz, Saadi): ،عارفان  انديشهی   در   نور ، 

است الهی عشق   تجلی   از نشانهای   (Nur ariflər düşüncəsində ilahi eşqin təcəlli rəmzidir) (Suhrawardi, 2002, 

s. 57). Məsələn: Hafiz: “Dil be nur-e mürşid o murğ-e səfəri rast şod” — burada “nur” yalnız İslam 

simvolu deyil, həm də mistik maariflənmədir. 

“Qəlb” – Allahın təcəlli etdiyi məkan Farsca: ،است  راز  آينۀ  و  حقيقت  جايگاه    عرفانی،  شعر    در  دل  (Rumi, 

1998, s. 66). 

“Səbr” simvolu farsca – eşq əzabının şərti: ،آزمونهای   از  گذر  و  عاشق  پايداری    نماد    ايرانی،  عرفان    در  صبر  

است  حقيقت  راه    (Səbr İran arifliyində aşiqin dözümü və həqiqət yolunun sınaqlarından keçməsi 

mənasında işlənən simvoldur) (Attar, 2004, s. 121).  

“Leyl” və “Nəhar” – ilahi hikmətin gizli və aşkar mərhələləri  

Bir çox ərəb rəmzləri fars ədəbi-fəlsəfi diskursunda yeni konseptual dərinlik qazanmışdır:  
 
“Ümmət” → “milli-mənəvi birlik”;  

“Hikmət” → geniş fəlsəfi məzmun;  

“Qəlb aynası” → sufi metaforası.  

 

Türk dilinə ərəb-fars simvolları üç əsas mərhələ ilə daxil olmuşdur:  

1. Səlcuq dövrü – fars vasitəçiliyi ilə dini və fəlsəfi terminlər.  

2. Osmanlı dövrü – birbaşa ərəb mənşəli rəmzlər + fars poetik sistemi.  

3. XX əsrə qədər – ərəb-fars simvollarının türk mədəni kimliyini formalaşdırması.  



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 31-35 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 31-35 e-ISSN: 3005-4982 

34 

Yunus Əmrə, Füzuli, Nəsimi kimi şairlərdə ərəb və fars simvolları milli koloriti ilə yenidən 

doğulur.  

Füzulinin əsərlərində simvollar:  

“Aşiq” – ərəb mənşəli, lakin türk poeziyasında məhəbbətin ən ali forması;  

“Qəlb” – sevgi mərkəzi, eşqin təcəlli etdiyi yer.Türkcə: Qəlb, Türk sufizmində insanın manevi 

mahiyyətini daşıyan müqəddəs simvoldur (Köprülü, 2011, s. 102). 

“Məcnun” – ərəb mənşəli obraz, türk dünyasında ümumi sevgi arxetipinə çevrilib. Məcnun, Türk 

ədəbiyyatında idealist aşiq arxetipi kimi qəbul olunur (Banarlı, 2014, s. 49). 

Nəsiminin dilində ərəb mənşəli simvollar – “haqq”, “can”, “nur” və s. hürufi sistemində tamamilə 

yeni linqvokulturoloji məzmun yaradır.   

Gül– Türk ədəbiyatında həm məhəbbətin, həm də ilahi gözəlliyin simvolu kimi işlədilir (İnal, 

2018, s. 77). Su, Türk mifologiyasında yaradılışın başlanğıcını bildirən simvolik ünsürdür (Kalafat, 

2010, s. 34). 

Yol – Türk edebiyatında insanın özünü kəşf prosesini ifadə edən simvol kimi işlədilir (Çetin, 2016, 

s. 58). 

“Səbr” simvolu–Səbr, türk sufizmi ənənəsində insanın nəfsi ilə mübarizəsini və mənəvi kamilliyə 

yüksəlişini göstərən əsas simvollardan biri sayılır (Köprülü, 2011, s. 143). 

Simvolçuluq yalnız ədəbi cərəyan və ya estetik istiqamət deyil, o mədəniyyətlərarası anlaşmanın 

dərin qatlarını əks etdirən semiotik sistemdir. Multikultural kontekstdə simvollar müxtəlif xalqların 

dünyagörüşünü, dini-mifoloji təsəvvürlərini, dəyərlərini və kollektiv yaddaşını daşıyan universal 

ünsiyyət kodları kimi çıxış edir. Bu baxımdan simvolçuluq multikultural dəyərlərin formalaşmasında 

və mədəni harmoniyanın təmin edilməsində mühüm rol oynayır. Simvol mahiyyət etibarilə, 

mədəniyyətin daşıyıcısıdır. Bir dil və ya etnos üçün müqəddəs olan simvol, başqa bir mədəniyyətdə 

fərqli məna qazansa da, ümumi mənəvi bağlayıcı funksiyanı qoruyur. Məsələn: Günəş – türklərdə 

dirilik və Tanrı nuru; farslarda ziya və rəncbərliyin simvolu; ərəblərdə ilahi nizamın təcəllisidir. 

Su — bir çox mədəniyyətdə təmizlənmə və həyatın başlanğıcı hesab olunur. Bu kimi ortaq 

simvollar müxtəlif mədəniyyətlər arasında anlaşma körpüsü yaradır. Universal mənaların ötürülməsi. 

Simvollar müxtəlif mədəniyyətlərdə fərqli formalarda təzahür etsə də, onların dərin strukturları 

oxşardır. Bu oxşarlıq fərqli xalqlar arasında ortaq mənəvi məkan yaradır və multikultural dəyərləri 

möhkəmləndirir. Bir çox hallarda simvol müxtəlif xalqlarda oxşar arxetipik təməllərə əsaslanır. Bu, 

mədəni konfliktlərin yumşaldılmasına və tolerantlıq prinsiplərinin möhkəmlənməsinə xidmət edir. 

Dünyanın bir çox mədəniyyətində təkrarlanan simvolik arxetiplər (ana, yol, işıq, su, səfər, ağac və s.) 

multikultural birliyin ən güclü göstəricilərindəndir. Bu arxetiplər müxtəlif dillərdə fərqli adlansa da, 

mahiyyətcə eyni ideyanı daşıyır. Şərq mədəniyyətində “nur”, “qəlb”, “eşq”, “hikmət” kimi rəmzlər 

ərəb, fars və türk ədəbi düşüncəsində müxtəlif çalarlar qazansa da, ümumi metafizik dəyəri dəyişmir. 

Bu, simvolçuluğun multikultural bağlayıcı funksiyasını gücləndirir. Fərqli etnik-mədəni ənənələr bir 

çox hallarda simvolik dillə danışır. Məsələn: Azərbaycan ədəbiyyatında pərvanə - şam simvolu; fars 

ədəbiyyatında eşq - məcnun arxetipi; ərəb ədəbiyyatında nur və hidayət rəmzləri kimi qəbul olunur. 

Bu simvollar bir-birini zənginləşdirərək geniş multikultural estetik məkan yaradır. Simvollar bir 

xalqın emosional-mənəvi dünyasını digər xalqlara anlatmaq üçün vasitə yaradır. Bu multikultural 

cəmiyyətlərdə empatiyanın, qarşılıqlı anlayışın və hörmətin güclənməsinə səbəb olur. Simvollar 

müxtəlif etnik qrupların ortaq dəyərlər sisteminə inteqrasiyasını asanlaşdırır. Xüsusilə, dini və milli 

bayramlarda, rituallarda və ədəbi dilin formalaşmasında simvolların birləşdirici rolu böyükdür. 

Tolerantlıq mühitinin gücləndirilməsi. Simvolik dünyagörüşü mədəni müxtəlifliyin təbii və dəyərli 

olduğunu göstərir, stereotiplərin aradan qalxmasına imkan yaradır. Multikultural cəmiyyətlərdə 

kimlik – müxtəlif mədəni qatların harmoniyası əsasında formalaşır. Simvollar bu harmoniyanın tarixi 

yaddaşını, emosional məzmununu, estetik dəyərini kodlayan elementlərdir. Məsələn, Azərbaycan 

mədəniyyətində həm Türk arxetipləri, həm Fars poetik rəmzləri, həm də Ərəb dini simvolları 

mövcuddur — bu, bütövlükdə multikultural kimliyin zənginliyini göstərir.  

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 31-35 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 31-35 e-ISSN: 3005-4982 

35 

Simvolçuluğun multikultural dəyərləri üç əsas istiqamətdə özünü göstərir:  

1. Mədəniyyətlərarası dialoqu gücləndirməsi – simvollar dili universal edir, xalqları birləşdirir.  

2. Tolerantlıq və anlayış yaratması – simvolik sistemlər fərqli inanc və düşüncə tərzlərini ortaq 

mənada birləşdirir.  

3. Mədəni identiteti zənginləşdirməsi – müxtəlif simvolik qatların sintezi multikultural kimliyi 

möhkəmləndirir.  

 

Nəticə 
 

Nəticə olaraq, ərəb–fars–türk simvol inteqrasiyası - Şərq mədəniyyətinin vahid semiotik xəritəsini 

yaradan əsas mexanizmdir. Tədqiqat göstərir ki, ərəb dilində yaranmış simvolik sistem fars 

mədəniyyətində estetik və mistik dərinlik qazanmış, türkcə isə bu simvollar milli poetik 

dünyagörüşünü uyğun şəkildə yenidən qurmuşdur. Üç dil arasında simvol miqrasiyası təkcə dil 

faktoru deyil, həm də dini, mədəni, semiotik və fəlsəfi kompleksin formalaşma prosesidir. 

Simvolçuluq təkcə estetik sistem deyil; o, mədəniyyətlərin harmonik birliyini təmin edən, fərqli 

etnomədəni qrupları bir-birinə yaxınlaşdıran, dialoq və tolerantlığın dərin əsaslarını yaradan güclü 

multikultural platformadır.  

 

Ədəbiyyat 
 

1. Al-Dinawari, A. (2001). Al-shi‘r al-‘arabi. Dar al-Kutub. 

2. Al-Ghazali, A. (1997). Ihya’ ‘ulum al-din. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya. 

3. Al-Qushayri, A. (2000). Al-risala fi ‘ilm al-tasawwuf. Dar al-Kutub. 

4. Attar, F. (2004). Tadhkirat al-awliya. Elmi Publications. 

5. Banarlı, N. S. (2014). Türk edebiyatı tarihi. Kültür Yayınları. 

6. Barthes, R. (1964). Elements of semiology. Éditions du Seuil. 

7. Corbin, H. (1972). En Islam iranien. Gallimard. 

8. Çetin, N. (2016). Tasavvufî semboller. Bilim Kitapları. 

9. Füzuli. (1958). Divan. Azərnəşr. 

10. Hafez. (1995). Divan-e Hafez. Amir Kabir. 

11. Ibn ‘Arabi. (1999). Al-futuhat al-makkiyya. Dar al-Kutub. 

12. Ibn ‘Arabi, M. (1980). Fusus al-hikam. Dar al-Kutub. 

13. Ibn Qutaybah. (1983). Kitab al-shi‘r wa al-shu‘ara. Dar al-Kutub. 

14. Ibn Manzur. (1984). Lisan al-‘arab. Dar al-Kutub. 

15. İnal, M. (2018). Türk divan şiirinde gül sembolü. Edebiyat Yayınları. 

16. Kalafat, Y. (2010). Türk halk inançlarında su. Kültür Araştırmaları. 

17. Köprülü, M. F. (2011). Türk edebiyatında ilk mutasavvıflar. Türk Tarih Kurumu. 

18. Nəimi, F. (1970). Əsərlər. Elm. 

19. Nəsimi, İ. (1981). Divan. Yazıçı. 

20. Nizami, G. (2005). Leyli və Məcnun. Elmi Publications. 

21. Peirce, C. S. (1958). Collected papers. Harvard University Press. 

22. Saadi. (1960). Gülistan. (Publisher not specified). 

23. Rumi, J. (1998). Masnavi-ye ma‘navi. Ketab Sara. 

24. Saadi, S. (1997). Gülistan. Amir Kabir. 

25. Shams, A. (2010). Symbolism in Persian mystical poetry. Tehran University Press. 

26. Suhrawardi, S. (2002). Hikmat al-ishraq. Elmi Publications. 

27. Thomason, S. G., & Kaufman, T. (1988). Language contact. University of California Press. 

28. Weinreich, U. (1953). Languages in contact. Linguistic Circle of New York. 

 

Daxil oldu: 20.10.2025 

Qəbul edildi: 05.12.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 36-44 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 36-44 e-ISSN: 3005-4982 

36 

DOI: https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/36-44 

Огулбай Гайлыева  

Заведующий кафедрой туркменского языка и литературы 

Каракалпакский государственный университет имени Бердаха  

Доктор филологических наук, профессор 

https://orcid.org/0000-0003-2544-6191 

gaylieva.77@mail.ru 

  

Туркменские национальные блюда и их лексико-семантический и 

лингвокультурологический анализ 
 

Резюме 
 

Культура, обычаи, традиции, язык и литература узбекского, туркменского, киргизского, 

каракалпакского, казахского и других народов, которые с древних времен являются соседями в 

этнокультурной зоне Приаралья, близки, и эти народы живут в дружбе и братстве, солидарности 

и согласии. В настоящее время дружба и братские связи между этими народами широко 

распространяются и развиваются. Особенно следует отметить, что в XXI веке в эпоху 

глобализации широко развиваются наука и техника, создаются большие возможности для близкого 

знакомства с культурой народов мира, детального изучения их национальных ценностей. В то же 

время каждый народ открыл путь к таким национальным ценностям, как национальное 

самосознание, глубокое изучение истории. В этой точке культура, обычаи и традиции каждой 

нации могут быть познаны через их национальный дастархан. Потому что каждая нация готовит 

свою национальную кухню, исходя из своего национального колорита. Среди тюркских народов 

национальные блюда туркменского народа, как и блюда других народов, выделяются своим 

разнообразием и уникальными особенностями. В данной статье широко и подробно изучаются 

лексико-семантические и лингвокультурологические особенности туркменских национальных 

блюд, а также их роль в национальных культурах. Туркменская национальная кухня – это не только 

еда, но и неотъемлемая часть истории, языка, культурных традиций и национальных обычаев 

нашего народа, важная часть его богатого культурного наследия. Данное научное исследование 

проводится с целью определения своеобразия туркменских национальных блюд через 

лексические значения, этимологию, семантическую структуру и лингвокультурологическое 

содержание названий блюд. Таким образом, статья показывает, что туркменская национальная 

кухня тесно связана с языком и культурой, отражая различные пласты исторических ценностей 

нашего народа. В рамках исследования особое внимание уделяется лексико-семантическим 

особенностям названий туркменских национальных блюд. Например, такие названия блюд, как 

"туўырама," "чельпек," "бурак из яиц," указывают не только на вид блюд, но и на способы их 

приготовления, глубокое отношение местного населения к блюдам и место этих блюд в 

национальных традициях. Также изучается употребление названий блюд в разных диалектах и 

этнографических условиях, а также различия в их значениях. Эти лексико-семантические 

особенности раскрывают богатство, разнообразие туркменского языка и глубокие смыслы 

культуры нашего народа. С лингвокультурологической точки зрения, приготовление туркменских 

национальных блюд, их названия и обычаи, связанные с блюдами, являются одним из важнейших 

и многогранных элементов культуры нашего народа. Праздники, связанные с едой, специальные 

обряды, народные песни и традиции раскрывают образ жизни, национальные верования и 

социальные отношения нашего общества. Таким образом, становится более очевидной связь 

между языком и культурой, их роль в выражении национальной идентичности нашего народа, в 

социальных отношениях. В статье представлены научные исследования этимологии названий 

туркменских национальных блюд и их лексико-семантических особенностей. Это исследование 

тесно связано с историческим и культурным наследием туркменского языка и повышает значение 

туркменской национальной кухни как национального наследия. Подобные научные разработки 

mailto:gaylieva.77@mail.ru
https://orcid.org/0000-0003-2544-6191


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 36-44 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 36-44 e-ISSN: 3005-4982 

37 

показывают, что туркменские национальные блюда играют важную роль не только в питании, но 

и в продвижении национального культурного наследия и самобытности нашего народа. В 

результате, статья освещает важность лексико-семантического и лингвокультурологического 

изучения туркменских национальных блюд и подчеркивает необходимость продолжения научных 

исследований в этой области. Также глубокая связь национальных блюд с историей, языком и 

культурой нашего народа, их изучение, сохранение и передача будущим поколениям как 

исторического наследия показывает важность продолжения национального культурного наследия. 

Это научное исследование откроет новые направления для изучения и развития национальных 

блюд и внесет важный вклад в передачу богатого культурного наследия нашего народа будущим 

поколениям. 

Ключевые слова: обычаи, культура, туркменские национальные блюда, сдобные лепешки, 

челпек, загара, катлама нан (сложенный хлеб), маек борек 

 

Ogulbay Gaylieva  

Head of the “Turkmen Language and Literature” Department 

Berdakh Karakalpak State University 

Doctor of Philological Sciences (DSc), Professor 

https://orcid.org/0000-0003-2544-6191 

gaylieva.77@mail.ru 

 

Turkmen National Dishes and Their Lexical-Semantic and  

Linguocultural Analysis 
 

Abstract 
 

The culture, customs, traditions, language, and literature of the Uzbek, Turkmen, Kyrgyz, 

Karakalpak, Kazakh, and other peoples who have been neighbors in the ethnocultural zone of the 

Aral Sea region since ancient times are close, and these peoples live in friendship and brotherhood, 

solidarity and harmony. Currently, the friendship and fraternal ties between these peoples are 

spreading and developing widely. It is especially important to note that in the 21st century, in the era 

of globalization, science and technology are developing widely, creating great opportunities for closer 

acquaintance with the culture of the peoples of the world, detailed study of their national values. At 

the same time, every nation has opened the way to national values such as national self-awareness, a 

deep study of history. At this point, the culture, customs, and traditions of each nation can be learned 

through their national dastarkhan. Because every nation prepares its national cuisine based on its 

national color. Among the Turkic peoples, the national dishes of the Turkmen people, like the dishes 

of other peoples, stand out for their diversity and unique characteristics. This article  extensively and 

thoroughly examines the lexical-semantic and linguocultural features of Turkmen national dishes, as 

well as their role in national cultures. Turkmen national cuisine is not just food, but also an integral 

part of our people's history, language, cultural traditions, and national customs, an important part of 

their rich cultural heritage. This scientific research is conducted to determine the uniqueness of 

Turkmen national dishes through lexical meanings, etymology, semantic structure, and linguocultural 

content of dish names. Thus, the article shows that Turkmen national cuisine is closely connected 

with language and culture, reflecting various layers of our people's historical values. Within the 

framework of the research, special attention is paid to the lexico-semantic features of the names of 

Turkmen national dishes. For example, the names of dishes such as "tuцyrama," "chelpek," "burak iz 

yais" indicate not only the type of dish but also the methods of its preparation, the deep relationship 

of the local population to dishes, and the place of these dishes in national traditions. The use of dish 

names in different dialects and ethnographic contexts, as well as the differences in their meanings, 

are also studied. These lexical-semantic features reveal the richness and diversity of the Turkmen 

language and the profound meanings of our people's culture. From a linguocultural perspective, the 

mailto:gaylieva.77@mail.ru


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 36-44 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 36-44 e-ISSN: 3005-4982 

38 

preparation of Turkmen national dishes, their names, and the customs associated with dishes are 

among the most important and multifaceted elements of our people's culture. Holidays associated 

with food, special rituals, folk songs, and traditions reveal the lifestyle, national beliefs, and social 

relations of our society. Thus, the connection between language and culture, their role in expressing 

our people's national identity, in social relations, becomes more apparent. The article presents 

scientific research on the etymology of Turkmen national dish names and their lexical-semantic 

features. This research is closely linked to the historical and cultural heritage of the Turkmen language 

and enhances the significance of Turkmen national cuisine as a national heritage. Such scientific 

developments show that Turkmen national dishes play an important role not only in nutrition but also 

in promoting our people's national cultural heritage and identity. As a result, the article highlights the 

importance of lexical-semantic and linguocultural study of Turkmen national dishes and emphasizes 

the need to continue scientific research in this field. Also, the deep connection of national dishes with 

the history, language, and culture of our people, their study, preservation, and transmission to future 

generations as a historical heritage, shows the importance of continuing the national cultural heritage.  

This scientific research will open new directions for the study and development of national dishes 

and will make an important contribution to the transmission of our people's rich cultural heritage to 

future generations. 

Keywords: customs, culture, Turkmen national dishes, buttery flatbreads, chelpek, zagara, 

katlama nan (layered bread), maek borek 

 

Введение 
 

Среди тюркских народов, узбеки, каракалпаки, туркмены, казахи, киргизы и другие 

народы, являющиеся друзьями и родственниками, выделяются тем, что у них с древнейших 

времен сложились тесные соседские отношения друг с другом. Изменения в национальной 

жизни этих народов, пьющих воду из одной реки, имеющих схожие национальные ценности, 

культурное прошлое и национальные обычаи, близки друг другу, и в то же время они обладают 

и отличительными национальными особенностями, и индивидуальностью (İsmayılova, 

Muhamedova, 2025, c. 126-139; Токтогулова, 2025, с. 238-246; Селендили, 2025, с. 230-257). 

Национальные традиции, особенности и национальная кухня каждого народа обнаруживают 

как сходства, так и различия. Эта гармония и многообразие отчетливо ощущаются при анализе 

художественного выражения национальных культур. Поэтому возникает необходимость 

изучения национальной кухни каждого народа с научной и лингвокультурологической точек 

зрения. В данной статье рассматриваются некоторые национальные блюда туркменской кухни 

с лексико-семантической и лингвокультурологической точек зрения.  

Туркменская национальная кухня берет свое начало в глубокой древности и сегодня имеет 

свою неповторимую самобытность и место в мировой культуре. Среди национальных блюд, 

которые дополняют туркменскую традицию, можно отметить загару, катлама (сложенный 

хлеб), челпек, тууырама, куырдак (жаркое), майек борек (вареники с яйцами) и т. д. Эти блюда 

широко употребляются и сегодня. Существует уникальная технология их приготовления, 

которая исходит из туркменского национального колорита. И эти блюда готовятся в 

соответствии с традициями и обычаями народа, а также вбирают в себя верования и обычаи 

туркменского народа. 

С появлением научных исследований в области прагматики, лингвопоэтики, 

лингвокультурологии, этнолингвистики в мировом языкознании изучаются национальные 

особенности каждого языка, пласт значений, отраженных в лексических единицах этого языка, 

теоретические вопросы, а также единство происхождения слов, используемых в языках 

тюркских народов, их употребление, сходства и различия между языками, а также 

типологические основы. В то же время пищевые термины также занимают особое место в 

лексической системе языковых знаний, потому что они также имеют большое значение с 

лингвистической и этнографической точек зрения. Изучение лингвистического богатства, 

присущего родному языку каждого народа, его научный анализ и передача будущим 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 36-44 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 36-44 e-ISSN: 3005-4982 

39 

поколениям считается одной из важнейших задач, стоящих перед современной наукой, 

особенно перед языкознанием. Кроме того, история, культура и образ жизни народа 

отражаются в его привычках и традициях в еде. У тюркских народов, в том числе и у туркмен, 

национальные блюда не только являются средством питания, но и связаны с их образом жизни, 

обычаями и культурой. 

Исследование 

Питание (в плане «еда») считается одним из важнейших условий жизни человека, 

являющееся одним из основных инструментов экономического развития населения и 

неразрывно связанное с социально-экономическим положением общества. Кулинария 

существовала у всех народов с древнейших времен, и ее повсеместное развитие определялось, 

с одной стороны, экономическим развитием страны, а с другой — историей общества и 

развитием культуры народа. Кроме того, с этнолингвистической точки зрения большое 

значение имеют пищевые термины.  

Как мы все знаем, возникновение, развитие и степень использования пищевых терминов, 

безусловно, менялись исторически. Лексическая структура пищевых терминов также меняется 

в зависимости от политических взглядов и орудий производства. Некоторые из них вообще 

выходят из употребления, некоторые становятся историзмами, а некоторые применяются 

после фонетических и семантических изменений. Если обратить внимание на блюда, которые 

существуют у туркменского народа, то становится ясно, что есть блюда, которые готовятся в 

повседневной жизни, блюда, которые готовятся для особых праздников и торжеств, блюда, 

которые готовятся для особых праздничных событий, и другие, которые вытекают из их 

национальной самобытности, национальных обычаев и традиций. Например, у туркменского 

народа в повседневной жизни готовятся такие блюда, как хлеб, патыр (тонкий хрустящий 

хлеб), тууырама и т. д.  

 

 
 

Патыр — вид хлеба у туркмен, который готовят из пресного 

теста и выпекают в форме. При выпечке лепешек хлеб следует 

накрыть слоем хлеба, так как лепешки лучше всего выпекаются 

в очень горячей духовке. Даже при строительстве нового 

тандыра первое время печь накрывают брезентом, чтобы глина 

не прилипала к тандыру. (1) 

 

 
 

У туркмен также есть несколько типов данного вида хлеба. 

Например, «Ýaglypetir - [ýa:ğlypeti:r]» — это лепёшка, сложенная 

пополам, приготовленная путём намазывания масла на тесто. 

Дограма готовится из теста, замешенного с маслом (Atanyýazow, 

2004, c. 449). 

 

 

Дограма - считается древнейшим традиционным 

национальным блюдом туркменского народа, унаследованным 

от предков. Его название также происходит от слова 

«разрешать, накрошить» (дограмак). Это блюдо туркмены 

часто готовили во время свадеб и торжеств. Для приготовления 

теста крупные куски отварной свежей баранины или говядины 

измельчают на мелкие кусочки и смешивают с измельченными 

лепешками. (Garahanow, 2019, c. 3) 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 36-44 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 36-44 e-ISSN: 3005-4982 

40 

В него также добавляют определенное количество измельченного лука. Затем мясо, 

лепешки и лук тщательно перемешиваются. Готовое блюдо помещают в специальную миску, 

сверху поливают супом, а сверху кладут один или два отдельных куска мяса, подавая его 

традиционному гостю. Мы можем понять, что в древнем литературном наследии есть сведения 

о еде. Например, в произведениях Абу Оспана Джахизи есть такие двустишия:  

 

Dograma geldi saзaga. 

Üstünde ýag, akan etler. 

Iň gowusy düýäniňki. 

Tagamy agzyňdan gitmez (https://turkmengazet.com). 

 

Среди туркменского народа сохранились народные легенды о происхождении этого блюда. 

Например, «В древние времена праведный царь собрал свой народ и накрыл им стол. Однажды 

сюда пришли два человека, следовавшие по караванному маршруту. Они слепы. Им также 

подали еду. Тогда один из них сказал: «Кажется, нам положили меньше мяса, потому что мы 

не можем видеть, но, должно быть, другим людям положили больше мяса!» - сказал он. 

Они тихо переговариваются между собой, но их слова достигают ушей короля. Король 

созвал всех, кто готовил еду, и отдал следующий приказ: 

 - Готовьте еду так, чтобы и еда, и все остальное были одинаково доступны всем людям! 

Он сказал, что никто не должен обижаться. 

Тогда один из опытных подвижников дал такой совет:  

- Король мира! Отварите и приготовьте мясо в кастрюле, затем добавьте в кастрюлю хлеб, 

испеченное в тандыре, и мясо, добавьте лук и перемешайте. Затем положите по десять штук 

на каждую тарелку, полейте их вскипяченным супом и подайте гостям. Тогда будет равенство!  

После этого родилось национальное туркменское блюдо — тууырама. Ожидается, что 

появление этого продукта питания также имеет большое культурное значение. Он также 

сыграл важную роль в поддержании равенства и укреплении единства среди народа. Тууырма 

считается одним из важнейших блюд туркменской национальной кухни и является 

традиционным украшением туркменских свадеб, благотворительных мероприятий и 

национальных праздников.( Garahanow, 2019) 

 

 
 

Одним из самых популярных блюд 

туркменского народа считается бауырсак, который 

является традиционным украшением на 

туркменских свадьбах. Это замечательное блюдо 

на севере Туркменистана называют «бауырсак», а в 

Ахалском, Марыйском и Балканском областях — 

«пишме». Это блюдо из пшеничной муки в форме 

треугольника, обжаренное на сливочном масле.  

 

Происхождение слова «Баурсак» связывают с именем сардара Бугра-хана из династии Огуз, 

основавшего во второй половине X века государство Караханидов в Мавераннахре. После 

прихода к власти Бугра-хан присоединил к своему государству Бухару — столицу и торговый 

город Средней Азии, а также государство Хорезм. Один из солдат хотел собрать по дороге еду, 

приготовленную из пшеничной муки, и приказал своему повару приготовить быструю еду. В 

то время, поскольку утвари у шеф-повара не было, повар пытался найти выход. Он приказал 

своим помощникам и слугам быстро приготовить тесто из пшеничной муки, разрезать ножом 

и выпечь в масле. Приготовленная пища сегодня представляет собой баууырсак, или пишме. 

Бугра-хан, обрадованный едой, сказал: «Отныне эта еда будет называться едой Бугра-хана!». 

https://turkmengazet.com/


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 36-44 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 36-44 e-ISSN: 3005-4982 

41 

Обладая простым и понятным рецептом, баауырсак идеально подходит для быстрого перекуса 

с чаем. 

 

 
 

 

Одним из национальных блюд туркменского народа 

является челпек, или чалпак. Этот челпек связан с 

национальной культурой туркменского народа, он 

широко распространен и готовится только на свадьбах. 

Для приготовления челпека приходят соседи и 

родственники, подвешивают щавель и готовят 

свадебные сладости. Там же  готовят небольшой 

мешочек, в который будут положены конфеты. 

Мешочки, называемые свадебными сладостями, 

связываются попарно. В день свадьбы соседи и 

родственники приносят сладости и корзину риса и 

желают хозяину: 

 

«Пусть твоя свадьба будет счастливой!»,  

«Пусть твои соседи будут счастливы!»,  

«Пусть молодожены будут счастливы!». 

 

Щавель выставляют напоказ и подвешивают над домом. Гости прибывают на свадьбу  с 

гостинцами и подарками, среди которых должны быть сверток с подарками, свадебный десерт 

и щавель. Близкие родственники вешают щавель восемью-десятью пучками. Согласно 

традициями, гости не должны возвращаться с пустыми руками: им тоже выдаются подарки со 

свадьбы. Свадебный торт считается одной из добрых традиций туркменского народа, и его 

раздают с добрым намерением угостить других вкусной свадебной едой. Сверток с подарками 

не только наполнен свадебными конфетами и хлебом, но люди также вкладывают в него свои 

добрые намерения. Все принимают свадебные подарки как лучший символ свадьбы и 

прикасаются ими ко лбу с добрыми пожеланиями, говоря: «Пусть они и нам сулят свадьбу». 

При подготовке челпека хозяин свадьбы приглашает старших женщин и соседей, одаривает 

их подарками и накидывает им на головы праздничный платок. В этот день искусные женщины 

готовят тесто для челпека и замешивают его. После того, как тесто отдохнет в течение 

получаса, его делят на небольшие равные части и скатывают в шарики.  

Пока готовится тесто для челопека, женщины и девушки шутят, поют песни, желая 

всего наилучшего: 

 

Üzüm-üzüm üzülsin, 

Toý çelpegi ýaýylsyn. 

Toýlar tutýan agamyň, 

Ogul-gyzy düzülsin!  

 

При приготовлении теста для челпека его часто нарезают и готовят старшие женщины. 

После того, как тесто разделено и подготовлено, два отдельных куска теста оставляют в 

стороне с небольшим количеством дрожжей, исходя из пожеланий, чтобы в этом доме было 

побольше радостных событий. Тесто для приготовления челпека начинается с раскатывания 

теста, для чего понадобится помощь. Когда женщины раскатывают тесто для челпека, оно 

должно быть ровным, гладким и круглым. Существует легенда, которая гласит: «Если девушка, 

которая хорошо раскатает это тесто, не замужем, то она выйдет замуж за красивого юношу». 

Поднос ставится на таз вверх дном. Сверху кладут разравнивающие ложки. Есть определенные 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 36-44 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 36-44 e-ISSN: 3005-4982 

42 

женщины, которые искусно готовят челпек. Чтобы его приготовить, снаружи в очаге разводят 

огонь и варят в котле. Сковороду, в которой выпекается челпек, поворачивают к себе, слегка 

наклоняют, а когда сковорода хорошо разогреется, наносят масло и тонко намазанное тесто 

выпекают на горячей сковороде, поворачивая ее вперед и назад. Как только обе стороны 

хорошо прожарятся, нужно будет положить сверху следующий слой теста, сбрызнуть 

поверхность маслом и перемешать их, продолжая готовить тесто таким образом. 

Одним из интересных обычаев туркмен является ношение тюрбана на свадьбе. Когда 

челпек готов, братья, шаферы и друзья молодого человека бросают деньги в казан и 

выигрывают челпек. Это называется традицией «Челпек», и она делает свадьбу особенно 

интересной. Даже неженатые мужчины, бросающие деньги, связаны с суеверием: «Пусть в 

следующий раз это будет моя свадьба». На свадьбу сторона жениха приносит гостинцы, поверх 

которых должны лежать 2 челпека. Сторона невесты в свою очередь дарит жениху ответные 

гостинцы, но поверх которых уже будет катлама, или сложенный хлеб. Количество таких 

хлебных изделий должно быть 24. Среди этих народов существует традиция праздновать 

свадьбу, даря 12 подарков на 12-летие двух молодых людей. Традиция приготовления челпека 

на свадьбах существует у туркменского народа с древних времен и сохраняется по сей день. 

 

 

Катлама, или Слоеный хлеб - это вид хлеба, при 

приготовлении которого тесто смазывают 

маслом, раскатывают несколько раз, а затем снова 

раскатывают. 

 

 

 

Загара – название хлеба, приготовленного из 

пшеничной муки. 

 

 

 

«Тамдырлама – национальное блюдо туркменского 

народа, является одним из самых любимых блюд в 

семье, его готовят, когда приходят друзья и гости, а 

также на застольях и праздниках. Для приготовления 

этого блюда используется высококачественная 

баранина, а готовится оно в тандыре. 

 

Туша животного разделена на три основные части. Затем мясо хорошо солят и 

перемешивают вручную, чтобы соль равномерно распределилась по всему куску. Мелко 

нарезают очищенный лук, укроп, петрушку и зеленый лук, смешав с лавровым листом, 

посыпав перцем и дав постоять в течение часа. В отдельной кастрюле добавляют очищенные 

цуккини, картофель, зеленый лук и помидоры. Далее необходимо разжечь в тандыре 

небольшой костер из дров, и когда тандыр хорошо нагреется, поставить кастрюлю со смесью 

на плиту. Затем к отверстию тандыра прикрепляют две толстые железные проволоки в качестве 

крючков, на которые подвешивают куски мяса. Затем, чтобы дым не выходил из какой-либо 

части тандыра, необходимо сначала закрыть дверцы тандыра, затем закрыть горловину 

тандыра крышкой и запечатать ее. Таким образом, это блюдо будет готово через 1,5–2 часа. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 36-44 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 36-44 e-ISSN: 3005-4982 

43 

 
 

Одним из национальных туркменских блюд 

является суп келлебашаяк, который очень полезен 

для здоровья. Для приготовления блюда ноги, 

ступни, язык, печень и легкие барана или 

крупного рогатого скота варят с луком, солью и 

травами. Вареный суп — традиционное 

лакомство. Этот суп туркмены часто готовят на 

свадьбах. Это блюдо считается одним из древних 

национальных блюд, которое туркменский народ 

ест с давних времен (Гүйжов, 2019, c. 14). 

 

 

Одним из древнейших национальных блюд 

туркменского народа является красный кууырдак, 

который готовится из баранины. Баранину 

нарезают небольшими кусочками и тушат с 

курдючным жиром. Налив в казан немного масла 

и разогрев его, нужно положить в казан 

нарезанное небольшими кусочками мясо и 

обжарить его. К жареной свинине добавляют соль 

и лук без добавления воды. Уменьшив степень 

огня, дают мясу приготовиться на пару. Это блюдо 

часто готовят крестьяне (Atanyýazow, 2014). 

 

Майек бурек, или вареники. Одним из 

национальных блюд является майек берек, 

которое готовится из 10-15 штук яиц. Далее 

необходимо разбить яйца в миску, добавить 

немного соли и пару столовых ложек масла, 

перемешать. Параллельно готовится тесто для 

вареников (Гүйжов, 1985, c.17). 

 

 

 

Тесто раскатывают, разрезают на кружочки, а затем нарезают на кружочки. Разрезанное 

тесто складывают пополам, при этом оба края теста склеивают, а середину оставляют 

открытой. Приготовленную жидкость наливают в вареник чайной ложкой, залепляют концы, 

доводят воду в кастрюле до кипения и варят вареник. Приготовленный майек берек поливают 

кефиром или сметаной и подать к столу (Garahanow, 2019, c. 19).  Майек берек часто готовят 

на свадьбах среди туркмен. Это связано с тем, что семья невесты, принимая во внимание тот 

факт, что свадебный стол невесты будет приготовлен заранее, совершает ритуал, 

гарантирующий, что свадьба будет счастливой, что двое молодых людей будут счастливы, и 

что когда два куска теста будут склеены вместе, то таким образом двое молодых людей  будут 

испытывать нежность и любовь друг к другу. 

У туркменского народа есть уникальные способы приготовления национальных блюд. 

Однако, несмотря на это, туркменская национальная кухня имеет как сходства, так и различия 

с народами Средней Азии по технологии и используемым продуктам. Приготовленные ими 

блюда, также связанные с национальными обычаями и традициями, излучают свой 

неповторимый национальный колорит. 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 36-44 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 36-44 e-ISSN: 3005-4982 

44 

Заключение 
 

В целом, туркменские национальные блюда сформировались под влиянием национальной 

культуры этого народа и продолжают пользоваться популярностью по сей день. Это 

подчеркивает необходимость создания специализированных словарей, описывающих 

пищевые термины. 

 

Литературa 
 

1. İsmayılova, M., & Muhamedova, S. (2025). Azərbaycan və özbək mətbəx mədəniyyətinin 

etnokulturoloji xüsusiyyətləri. “Mahmud Kaşğarlı” Beynəlxalq Elmi Jurnalı, 3(1), 126–139. 

2. Toktogulova, G. (2025). Etnokul’turnye osobennosti kyrgyzskoy kukhni. “Mahmud Kaşğarlı” 

Beynəlxalq Elmi Jurnalı, 3(7), 238–246. 

3. Selendili, L. (2025). Krymskotatarskaya kukhnya kak obyekt lingvokul’turologicheskogo analiza. 
“Mahmud Kaşğarlı” Beynəlxalq Elmi Jurnalı, 3(8), 230–257. 

4. Bereketli türkmen saçagy (Vols. 1–2). (2009). TDH. 

5. Atanyýazow, S. (2004). Türkmen diliniň sözköki (etimologik) sözlügi. Türkmenistanyň Milli 

Mədəniyyət “Miras” Mərkəzi. 

6. Güýjow, A. (1985). Türkmen nygmatlary. Türkmenistan. 

7. Garahanow, Ç. (2019, February 5). Türkmen dogramasy. Nesil qəzeti. 

8. Türkmen diliniň düşündirişli sözlügi (Vol. 1). (2015). Ylym. 

9. Türkmen diliniň düşündirişli sözlügi (Vol. 2). (2016). Ylym. 

10. Turkmen Gazet. (n.d.). https://turkmengazet.com 

11. Ýaşlar. (n.d.). https://yashlar.gov.tm 

 

 

Daxil oldu: 30.09.2025 

Qəbul edildi: 21.11.2025

https://turkmengazet.com/
https://yashlar.gov.tm/


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 45-52 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 45-52 e-ISSN: 3005-4982 

45 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/45-52 

Khurshida Kadirova  

Alisher Navoi'nin adını almıştır 

Taşkent Devlet Özbek Dili ve Edebiyatı Üniversitesi,  

filoloji bilimleri doktoru, docent 

https://orcid.org/0000-0001-5194-7155 

kadirova.golden@yandex.ru  

 

Özbek dilinde evfemizm ve disfemizm 

(Abdulla Kadirî eserlerini örnek alarak) 

 
Özet 

 
Öncelikle bir konuşma olgusu olan eufemistik ve disfemistik anlam birimleri, yazarların 

konuşmalarında bireysel olgular olarak ortaya çıkar. Bu nedenle, söz sanatçılarının eserlerinde 

kullanılan bu tür eufemistik ve disfemistik anlam birimlerini bireysel konuşmanın bir bileşeni olarak 

incelemek özellikle önemlidir. Modern Özbek nesrinin kurucusu Özbek romancı Abdulla Kudîriy'nin 

eserlerinin dili üzerine bazı çalışmalar yapılmış olsa da, edebi konuşmasında önemli bir yer tutan 

eufemistik ve disfemistik anlam birimleri ve yazarın bunları kullanma becerisi özel bir inceleme 

konusu olmamıştır. Dil birimleri ulusun aynasına yansıyan her dilin özelliği. Konuşma fenomeni 

olarak kabul edilen örtmeceler ve disfemizmler, başkaları için bir anlamda milenyumun aynadaki 

görüntüsüdür. Avrupa ülkelerinde bu olgular uzun süre çalışılmış ve 90'lı yıllarda Özbek dilbilimine 

girmiş ve günümüzde en ilgi çekici konu olarak bir yasak kaynağı olarak kalmıştır. Çünkü değişen, 

analitik, tartışmalı ve sorunlu bir olgudur. Bu makale ayrıca sınıflandırma özelliklerini tartışmaktadır. 

Bilim adamlarının görüşleri analiz edilir. Makale sonuç bakımından zengindir ve Özbek dilinin 

zenginliğini göstermektedir. Her iki olgu da bir aktarımın, bir konuşma sürecinin ürünüdür. Bu olguya 

dahil edilen birimlerin bir kısmı dilseldir ve edebi norma dahildir. Böylesine bir eufemistik anlamla 

yüklü dil birimleri, eufemistik veya disfemik anlamın yeniden adlandırılmasını da gerektirir. 

Eufemistik veya disfemik özellik geçerliliğini yitirdiğinde, anlamdaki öznel ilişkisel renk zayıflar. 

Böylece zamanla yeni birimler ortaya çıkar ve eskileri dilsel düzeyde eşanlamlı, eşsesli ve çok anlamlı 

diziyi tamamlar. Ayrıca, bir kelime veya ifadenin kısaltılması ve değiştirilmesiyle ortaya çıkan ve 

başka bir dilden ödünç alınan bir kelimeyle değiştirilmesiyle ifade edilen örtük, jestsel ve sözsüz 

eufemizm veya disfemizm yelpazesi genişler. Üslup ve dilbilgisi sınıflandırmaları ortaya çıkar ve 

sözlükler oluşturulur. Böylece bu olgu, mekân ve zamanla bağlantılı olarak gelişmeye devam eder. 

Dilsel olgulara pragmatik yaklaşım, dilsel olguların pratik bir temelde değerlendirilmesinin özel 

biçimlerinden biridir. Bu, dilin canlı bir imgede, zaman ve mekân bütünlüğü içinde, salt dilsel bir 

temelde gerçekleştirilemeyen saf, "kuru", "imgesiz" dilsel yapının ötesine geçen bir gözlemidir. Oysa 

konuşma çok yönlü ve karmaşık bir olgudur. Bu, dilbilimin konuşma üretim ve alımlama sürecini 

inceleyen diğer ilgili disiplinlerle iş birliği yapmasını gerektirir. Dolayısıyla, eufemistik ve disfemik 

birimlerin özünü ortaya çıkarma gerekliliği, bunların konuşmada pragmatik bir temelde 

gözlemlenmesini gerektirdiğinden, analiz salt dilsel çerçevenin ötesine geçer ve sosyolinguistik, 

psikolinguistik, dil-bilişsel, pragmalinguistik ve nörolinguistik bir nitelik kazanır. 

Anahtar kelimeler: örtmece, disfemizm, kakofemizm, Özbek dili, linguoculturology 

 

Khurshida Kadirova  

Tashkent State University  

of Uzbek Language and Literature,  

named after Alisher Navoi 

doctor of philological sciences, associate professor 

https://orcid.org/0000-0001-5194-7155 

kadirova.golden@yandex.ru 

https://orcid.org/0000-0001-5194-7155
mailto:kadirova.golden@yandex.ru
https://orcid.org/0000-0001-5194-7155
mailto:kadirova.golden@yandex.ru


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 45-52 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 45-52 e-ISSN: 3005-4982 

46 

Evphemısm and Dysphemısm ın Uzbek Language 

(Taking an Example from Abdulla Kadiri's Works) 

 
Abstraсt 

 
Primarily a speech phenomenon, euphemistics and dysphemistics emerge as individual 

phenomena in the speech of writers. Therefore, it is particularly important to examine such 

euphemistics and dysphemistics used in the works of spoken word artists as components of individual 

speech. While some studies have been conducted on the language of the works of Uzbek novelist 

Abdulla Kudîriy, the founder of modern Uzbek prose, euphemistics and dysphemistics, which hold a 

significant place in his literary speech, and the author's skill in using them, have not been specifically 

examined. Linguistic units are a characteristic of every language reflected in the mirror of its nation. 

Euphemisms and dysphemises, considered speech phenomena, are, for others, a mirror image of the 

millennium. These phenomena have been studied for a long time in European countries, entering 

Uzbek linguistics in the 1990s and remaining a source of prohibition, a topic of greatest interest today. 

This is because it is a changing, analytical, controversial, and problematic phenomenon. This article 

also discusses its classification features and analyzes the opinions of scholars. The article is rich in 

its conclusions and demonstrates the richness of the Uzbek language. Both phenomena are the product 

of a transmission, a conversational process. Some of the units included in this phenomenon are 

linguistic and are included in the literary norm. Language units loaded with such eufemistic meaning 

also require the renaming of eufemistic or dysphemic meaning. When the eufemistic or dysphemic 

characteristic loses its validity, the subjective relational color of the meaning weakens. Thus, over 

time, new units emerge, and old ones complete the linguistic sequence of synonyms, homonyms, and 

polysemy. Furthermore, the range of implicit, gestural, and nonverbal eufemism or dysphemism, 

expressed by shortening and modifying a word or expression and replacing it with a word borrowed 

from another language, expands. Stylistic and grammatical classifications emerge, and lexicons are 

created. Thus, this phenomenon continues to evolve in relation to space and time. The pragmatic 

approach to linguistic phenomena is one of the special forms of evaluating linguistic phenomena on 

a practical basis. This is an observation of language in a living image, within the totality of time and 

space, that goes beyond pure, "dry," "imageless" linguistic structure, which cannot be realized on a 

purely linguistic basis. However, speech is a multifaceted and complex phenomenon. This requires 

linguistics to collaborate with other relevant disciplines that examine the processes of speech 

production and reception. Therefore, because the necessity of uncovering the essence of euphemic 

and dysphemic units necessitates their observation in speech on a pragmatic basis, the analysis goes 

beyond the purely linguistic framework and acquires sociolinguistic, psycholinguistic, linguistic-

cognitive, pragmalinguistic, and neurolinguistic qualities. 

Keywords: euphemism, dysphemism, cacophemism, Uzbek language, linguoculturology 

 

Giriş 
 

Medeniyet ocağı sayılan Doğu halkları, özellikle, Türkî dilde konuşan milletlerin nutku yüzyıllar 

boyunca esrarengizliğiyle, çekiciliğiyle dünya dillerinden fark ediyordu. Güzel ifadeler aynı halkların 

ruhu, maneviyetinden söz eder. Halkın örf adetlerini kendinde yansıtan böyle bir milletin edebi 

örnekleriyse dünya okuyucularında olumlu tasavvur oluşması için tarihi belge olarak çok değerlidir. 

Bu cümleden şunu diyebiliriz ki, hiç bir halkın dini Özbeklerinki gibi nükteli, neşeli, boyalı ve 

cazibeli değildir. Herhngi bir kelimeyi değişik şekilde söylemek, kinayeli ifade etmek, haklın kandan 

kana geçen seciyesinde kendi ifadesini yansıtır. Bunu anlamak için Özbek olmak, Özbekler gibi yeşil 

çay içip, espri  yapmak lazım. Sözcükleri bu kadar zarif kullanmak için Özbek halkını yukarı dereceye 

koymak lazım.  

Araştırma 

Böyle ifadelerden biri evfemizmdir. Böyle mecazların oluşması Özbeklerin nutkuna ait olduğu 

için, edebi dil kurallarının dışında konuşma birliği olarak ta çeşitli şekillerde yansır. Ama onu 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 45-52 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 45-52 e-ISSN: 3005-4982 

47 

öğrenmek, doğru telkin etmek dilcilik alanının önündeki önemli görevlerden biri olarak kalır.  

Evfemiye hadisesini öğrenmek Özbek dilinde 1963-64 yıllarında başlamıştır. N.İsmatullayev’un 

“Şimdiki Özbek dilinde evfemizmler” adlı tezinde (İsmatullayev, 1963, s.19) ve onun aynı yıllarda 

yayınlanan makalelerinde işbu hadise hakkında önemli görüşler vardı (İsmatullayev, 1963, s.18). 

Nimet İsmetullayev onu önceleri yasaklanan sözler – tabunun yerinde kullanıldığını (İsmatullayev, 

1964, s.11), bununla birlikte bazı dilcilerin tabuyla evfemizmi karıştırdığını, örneğin, A. Potrebnya: 

“Korkunç şeylerin asıl adını söylememek evfemizmdir” (Potrebnya, 1905, s.38) diye evfemizme 

tabuya verilecek tarifi verdiğini söylemiştir. Bu görüş bizce de doğru. Evfemizm tabudan farklı olup, 

ona aşağıdaki tarifi vermek daha doğru olur: “Evfemizm (yun. eupemismos; eu-iyi, phemi-

konuşurum) bir durumun, bir şeyin daha yumuşak ifadesi, kaba, ahkâksız kelime, deyim ve tabunun 

yerine kaba olmayan, kibar bir ifade ve deyimi kullanmak. Meselâ, gebe sözcüğünün yerine hamile 

sözcüğünü kullanmak” (Haciyev, 1985, s. 101).  

Bu izleminlerden sonra Özbek dilciliği kitaplarına evfemizm terimi de eklendi ve kısa bilgiler, 

notlarla öğrencilere sunuldu. 1983 yılında neşredilen “Özbek Dili Uslûpsınaslığı”kitabında evfemizm 

ve kakofemizm (ya da disfemizm) hakkında daha dolaylı anlatılmıştı (Şamaksudov, Rasulov, 

Kongurov, Rustamov, 1983, s. 78). Ama gün geçtikçe konuşma tarzının çetinleşmesi, mükemmellik 

ve cila kazanması sonucunda Özbek dilindeki evfemizm üzerinde durulması gerekir ve 1997 yılında 

A. Amanturdiyev “Uslûpşınaslığın araştırma konusu olarak ta ne zaman sonucuna ulaşası gereken 

konu” (Amanturdiyev, 1997, s. 124) diye evfemizmi geniş kapsamda öğrenip “Özbek nutkunun 

evfemik esasları”nda inceler. Bununla birlikte bilginlerin genel dilcilikte, Türkolojide, şu cümleden, 

Özbek dilciliğinde evfemizmlerin öğretim tarihiyle de ilgilendi. Mesela, A.N.Samoyloviç’in Kazak, 

Kırgız kadınlarının kocaları ve onların kardeşlerinin adlarına ekledikleri kurt, koyun, kuzu, derya, 

kamış gibi sözcüklerin söylenmemesi sonucunda onların konuşmalarından aşağıdaki cümleyi 

yazdığını söyledi: (Amanturdiyev, 2000, s. 29) “Akan (derya)nın karşı tarafında yetişen (kamış)in 

altında üvleyen (kurt) meleyen (koyun)in yavru(kuzu)sunu yiyor” (Samoylovich, 1929, s. 124)  

Bunun dışında Özbek dilindeki evfemizmleri sınıflandırarak, bölümlere böler, mesela, evlenme, 

ahlâksızlık, cinsî ilişki, müracaatla bağlı evfemik vasıtalar, insanların söylenmesi ayıp olan organları 

ve onlarla bağlı giysi adları evfemesi, cinsi ve bedensek kusurlarla bağlı evfemik vasıtalar, yemek 

yemek ve doyumla ilgili evfemik vasıtalar, insanın olumsuz faaliyetiyle, bazı örf adetlere bağlı, 

yaşlılıkla ilgili evfemik vasıtalar bunların bazılarıdır. Hele ölümle bağlı evfemik vasıtaların Özbek 

dilinde 300’a yakın türünün bulunması önem arzeder (Amanturdiyev, 1996, s. 45). Şimdiki Özbek 

konuşma dilinin elle tutulmaz ifadelerinin çok olması dikkate şâyandır. Edebî eserlerde kullanılan 

evfemizmler Çzbek dilinin ne kadar gözelliğini, zenginliğini gösterir. 

Büyük söz ustası, kendi döneminin meşhur yermeli fıkracısı, yazar A. Kadirî’nin sosyopolitik 

konulu yazıları o devirlerden beri insanların ilgisini çekmesine de onun sözcük kullanma mahareti, 

özellikle evfemizm ve disfemizmleri kullanması sonucu dersek doğru olur. Özbek romancılığına esas 

olan meşhur “Ötgen kunlar” ve “Mihraptan çayan” eserleri ise Özbek halkının konuşma kültürüne 

örnek olacak kaynak olarak sevilerek okunulan kitaplara dönüştü. Yazarın dil konusunda çok keskin 

olduğuna hatta dünya edebiyatçıları da tanık olmuşlardır. Türkmen yazarı Muhtar Avezov A. Kadirî 

hakkında “...O yirminci yılların bütün... Türkî diller edebiyatı edebî nesrinin en yetenekli şahsıdır” 

(Kadirini kumsab, 1994, s.56) demişti. A. Kadirî dilini öğrenmek, kendi araştırma işlerinde yazar 

eserlerinden örnekler getirmek dilciler için zevkli bir uğraş olageliyor. 

A.Kadirî tarafından yazılan eserler bir anlamda evfemizm ve disfemizmlerden oluşan toplam gibi 

göz önümüzde sergilenir. “Ötgen kunlar”  eserinin kahranamı Yusufbek Hacı’nın “neden her şeyi 

bilen aklın, buna gelince aksıyor” ifadesi yazarın milli medeniyetten haberdar olduğunun kanıtıdır. 

“Neden sen ahmaklık ediyorsun, kolay şeyleri bile anlamıyorsun...” ifadesinin yerine “aksıyor” 

sözcüğü cümleye o kadar gözel kalıpla yerleştirilmiş ki, konuşanın ağzından çıkan bu cümlede hiç 

bir kabalık yansımıyor. Belli ki, evfemizm kendiliğinden eş anlamlı sözcükler dağarcığını genişletip 

dili zenginleştiriyor. Sadece bir ifadeyi bile türlü şekillerde ifade etmek, tabii ki, konuşmada rahatlık 

sağlar. Ama “aksamak” kelimesi yazar eserlerinde tamamen farklı anlamı ifade edip, evfemik eş 

sesliliği de oluşturur. “İştirakiyün” gazetesi bir basılıp, bir basılmadan aksamaya başladı.”  



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 45-52 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 45-52 e-ISSN: 3005-4982 

48 

Yani, aksamak – şanssızlık anlamında. 

“Evfemik eş sesliliğe ait” (Amanturdiyev, 2002, s. 128) problemler de Özbek dilciliğinde 

yeterince incelenmiş. A.Kadirî eserindeki işbu araştırma çok mantıklıdır: 

manasız I (evf. eş ses. – anlamı: kocasız) – Onu bırak – dedi kızlardan yine biri, - Gülşen ablam 

kocasını yalnız bırakıp, biz manasızların içinde yine bir manasız olarak yatıyor; bunda da bir anlam 

var mı acaba? 

manasız II (evf. eş ses. – anlamı:fahişe) – Neden anlam olmasın, bize benzeyen manasız çoğalır. 

manasız III  (evf. eş ses. – anlamı: anlamsız, geri zekalı) – Yok olun hepiniz... Artık manasızları 

çoğaltmayacağım, rahat uyuyun. (“Mihraptan çayan”, s. 128) 

Evfemik örnekler yazar eserlerinde, hele siyasi hayata ait konularda çok kullanıldığını 

hissediyoruz. Tarihi devirlerle bağlı gayeler yeni yeni konuşma birliklerinin oluşmasına sebep olduğu 

gibi, siyasi hadise ve şahısları da ahlâkî ve medeni taraftan direkt ifade etmemek sonucunda yeni 

birliklerin oluşması doğaldır. Siyasi, sosyopolitik ya da edebî uslûpte ise aynen o devre göre bu 

vasıtalar kendi ifadesini bulur. “Seidovlar için önceleri böyle “helâl meslek”le geçinmek mümkün 

olabilirdi; ama artık, hele bugün, yani parlak açık günde hırsızlık?!” (“Sözlük püdretçiliği ve sahte 

resmilik”, s. 390) 

O devrin ortamı “kapalı” ifade edilen yukarı cümlede “parlak açık gün” tamlamasıyla siyası 

dönemi yeni konuşma birliğiyle ifdade edildiğini görüyoruz. Yani, demokrasi, aşîkârlık, adaletli bir 

devlette hırsızlık yapılması arip bir durum olduğunu anlatmak istiyor. A. Kadirî için kolay sayılan 

usûllerden biri olan “iğneli laf” evfema yapmaya esas olarak hizmet ediyor. Bu sırada bir cümlede bir 

sözcüğü iki kez tekrar etmemek için eş anlamlılık – hırsız sözcüğünün evfeması da veriliyor – “helal 

meslek”. Sonuçta “iğneli laf” ortaya çıkıyor. Yazar ise bu hadiseyi zehirli kamçının altına alıyor. 

“A. Kadirî Culkunbay’ın 15-17 Haziran 1926 yılında yapılan mahkemede yaptığı konuşma”nın 

“Nikolay tahttan yıkıldıktan sonra acemi halk polisine istekli olarak girdim.” (Kadirî, 1926, s. 372) 

cümlesindeki “tahttan yıkıldı” tamlaması, önce “görevinden ayrıldı” tamlamasının evfeması 

sayılıyordu, sonradan evfemik karakterini kaybedip anlamca disfemaya yakın kavramı ifade etmeye 

başladı. Bu tamlama, aynı cümlede sadece yazarın konuşma maharetinin gözelliğini korumak için 

kullanılmıştır. 

Bu yazı sırasında evfemizma ait görüşler getirilmiş, ama disfemizm üzerinde durulmamış. 

Disfemizm evfemizme zıt anlamlıdır. O.S.Ahmatova’nın “Slovar lingvistiçeskih terminov” (Dilcilik 

terimleri sözlüğü) adlı sözlüğünde disfemizme kısaca tarif verilmiştir.  

“Disfemizm (kakofemizm) esp. disfemismo.Троп. состоящий в замене естественного в 

данном контексте обозначения, какого-л. предмета более вульгарным, фамильярным или 

грубым; противоп. Эвфемизм…” (Ahmanova, 1969, s. 402). Yani, “Onlar konuşanın dinleyiciye ya 

da herhangi bir nesneye espri, alaylı, iltifatsızca bakmasını, ilgi göstermesini ifade eder” 

(Şamaksudov, Rasulov, Kongurov, Rustamov, 1983, s. 28)  

Şunu söylemek gerekiyor ki, evfemizm Özbek dilciliğinde disfemizme göre daha iyi tetkik 

edilmiş ve bugüne kadar disfemizm evfemizmin bir katı olarak sistemli öğrenilmemiştir. Onun 

çevredeki olaylara ilgisi, aynı gruba giren anlamları, dil sathındaki yerinin belirlenmediği, dil ve 

konuşmadaki disfemalar birbirinden ayırt edilip disfemik anlam grupları fonksional uslûbî yönden 

tesnif edilmemiş olması çok üzücü bir durumdur. Sadece o kitaplarında kısacık verilen tarifler çok 

azdır. Bunun dışında dilciler arasında da aynı mesele yüzünden halâ tartışmaların olması onun 

öğrenilmesi biraz geciktiğini gösteriyor. Zira, gözü toprakla dolmak, cehenneme yol almak gibi 

iltifatsız, espri, alaylı sözcükler ve beddualar dilimize yerleşmiş, sıradan bir ifade olarak “yerleşmiş” 

sözcük ve deyiler sayısı çoktur. Bilhassa, A. Kadirî eserlerinde böyle durumlar çok. Bunun dışında, 

önceden evfema sayılıp sonradan disfemaya dönüşen ifadeleri öğrenmek lazım. 

“Sonraki yıllarda bazı sebepler yüzünden Lenin, Stalin, Brejnev, Gorbaçov adlarının yerine 

merkezdeki, yukarıdaki, üstteki, büyük, büyük başkan, birinci, dahî, halkların atası, Moskova’daki 

yücemiz, memleket rehberi, Özbek pamukçularının atası, aziz konuk, yukarı mertebeli konuk, saygılı 

atamız, hepimiz için saygılı gibi gibi ifadeler evfemik karakterini kaybedip anlamca disfem olarak 

kullanılıyor...” (Amanturdiyev, 2000). 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 45-52 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 45-52 e-ISSN: 3005-4982 

49 

Sebebi, 20.yılların siyasi sisteminden acı çeken Özbek halkının dilinden bunun gibi sözcük ve 

tamlamalar kinaye, istihza anlamlarında ifade ediliyor: 

“sayeban-ı merhamet” (dis.-  anlamı: Hudayar Han): Çünkü “sayeban-ı merhamet” vicdanına 

uyacak “aptal”lardan değildir (“Mihraptan çayan”, s.57) 

“huzur-u mübarek” (dis. – anlamı: Hudayar Han): Eşikçi başını eğerek arkasıyla gidip, birinci 

odanın eşiğine geldi ve eşikte bekleyen Enver’i “huzur-u mübarek”in yanına götürmek özere yol 

gösterdi. (“Mihraptan çayan”, s. 74) 

A.Kadirî eserlerinde şahsı anlatan evfemik vasıtalar bu işte toplanan örneklerin çoğunu 

oluşturduğunu gösteriyor. Onları kendi içinde birkaç gruba ayırabiliriz. Mesela: ocakbaşı 

(Cumhurbaşkanı), “büyük” (iktıdar kişisi), “seçim” fareleri (seçimi sahteleştiren iktıdar üyeleri) gibi 

ifadeler de siyasi şahıslar sayısını çoğaltan evfemik vasıtalar olarak yazar eserlerinde yansımıştır. 

Şahsı anlatan evfemik ifadelerin edebî konuşma dili için norm sayılan fahişe anlamını veren 

evfemlerden olan zinakâr, helâl olmayan, ahlakı bozuk, “değişen” gibi ifadeleri dilimizde yaygın 

olup A. Kadirî eserlerinde bunun değişik tamlamalarla söylendiğini görürüz. Mecnun, Leyli, baba, 

barişnahan, marca, metres, oynaş, “naz sahibi” gibi vasıtalarla da kullanılmıştır. 

“müştiper” (çok şefkatli, mihriban) ifadesi aslında olumlu sözcük olsa da, metin içinde fahişe 

anlamında gelip evfemik kinaye şeklini oluşturuyor. Onun için de tırnak içine alınıyor. “Elbette bu 

“müştiper”leri mutlu etmek belinde kemeri olan her bir insanın görevidir” (“Hey, yer yutkur”, s.  

173). onun için tırnak içine alınan evfemik vasıtalar yazar eserlerinde çok. Mesela, “suçlular” 

(suçsuzlar), “müşfik mihribanlar” (zenginler)... Onun böyle tarzı daha çok kinayeyle bağlı olup ters 

anlam ifade eder. Bu yolla mizah ortaya çıkar. 

A.Kadirî eserlerinde görülen Firavn kızı ifadesi büyük önem arzeder. Burada tarihi şahıs anlatılıp, 

bu şahsa denkleştirilen düşüncesiz bir Rus kadını – fahişeler adı evfemik şekilde ifade edilir. “Siz de 

her gece görürsünüz, polisin mezarlıktan tutup çıkarttığı düzgün, yüce gönüllü, saçı taralmış, kuyruğu 

yolunmuş, yanakları büyük yapay efendi hazretleriyle kendini Firavn kızı zanneden güzel...leri!...” 

(“Nefsi şeytan”, s. 99) 

Yine evfemik vasıta olarak fahişe anlamında gelen ifadeler için yardımcı sözlere de müracaat 

edildiğini görebiliriz. “Doğrusunu söyleyecek olursak (arada dinleyen yok, değil mi?), bu saçı uzun, 

aklı kısa anav manavlara (onlara bunlara) bayram yapmanın ne alemi var?” (“Hey, yer yutkur”, s. 

174) 

Anav manav ifadesi ana ve mana (yani, o ve bu) sözlerinden alınmış olup, onlar A. Ahmedov’un 

söylediği gibi işaret zamirleri gibi cümlede öğe olarak kullanılmaz. (Ahmedov, 1976) Bunula birlikte 

cümle öğeleri ile gramer ilişki kuramaz. Onlar o (an) ve bu (mun) zamirlerine –a yönelme hal eki 

eklenerek edat görevinde kullanılır. Demek ki, anav, manav (Özbek edebi dilinde o, bu) gibi lûgavî 

birliğe sahip olmayan soyut düşünceler de yazarın eserlerinde evfemik vasıta olarak kullanıldığını 

görebiliriz. 

Bunun gibi şahsı anlatan evfemik vasıtaların konu grubunu daha da genişletmek mümkün. 

Mesela, kadın sözcüğüne ait mezlume, zaife gibi; kız kavramını anlatan acize, kerime ifadeleri gibi; 

sahte dindar, riyakarları anlatan “ehli sakal” anlamlı evfemik ifadeler gibi; Rus ve Avrupalılar için 

kullanılan “medeni milletler” kinayeli evfemik vasıtalar gibi... 

İnsan organlarının evfemik tarzda ifade edilmesi lazım olan kısımları ne kadar yumuşatılmış, 

kibarlaştırılmış olursa olsun, o anlam bizim tasavvurumuzda ayıp, söylenmesi kolay olmayan kavram 

olarak kalır. Alimler tarafından evfemizm denilen, ama evfemik özelliğini kaybedip disfema dönüşen 

çoğu birlikler hakkındagi görüşler bahisli konulardır (Mesela, kızlık perdesi). 

Bazı durumlarda A. Kadirî’nin açık ifade edilmesi ahlak kurallarına uymayan kavramları kendi 

anlamında kullandığını görürüz. Fikrimize göre, bunlar metin içinde disfemizm olarak ifade edilir ve 

konuşma kültürünü bozar. Mesela, haram kıl (cinsî organlardaki kıllar), göğüs  gibi. Ama evfem 

normlarına uygun, söylenemeyen kavramların daha nazik ifadesi de yok zaten. Çöpü anlatan cinas, 

ahlat, hilt, tezek gibi ifadeler, insanın arka tarafında yerleşen azasını anlatan art (arka) ifadesi, 

erkeklerin cinsî azasını anlatan kuş, göğsü anlatan meme ifadeleri bunun gibilerdir. 

“Yaşlıların dediğine göre, eğer saksağan zurnacı kurbağayı kendi nikâhına alırsa, bu iki dişiden 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 45-52 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 45-52 e-ISSN: 3005-4982 

50 

olan yavru bülbül-ü hafızı gagalayacak öyle bir karga olurmuş ki, işte şu Elbek efendinin öyle 

kuşudur.” (“Botka”, s. 166) 

A.Kadirî’nin o devir metbuatında daha çok hiciv hikayeleri olduğunu hesaba katarsak, 

kahramanların gülmeceyle dolu konuşmalarında, jargonlarında evfemik şekilde ifade edildiğini 

görebiliriz. “Ay, - dedim, ay, ay, seni züppelerine pes ettireyim, dedim”. (“Taşpolat tajang nima 

deydi?”, s. 279) anlamı idrar yapmak olan pes etmek ifadesi bireysel evfemasırasına girip tıpla ilgili 

hadise, örf adetle ilgili bir şey de olabilir. 

Yazar kabiliyetini kendinde yansıtan bireysel evfemalar dil sathında ayrı bir önem arzeder. Bu 

sadece belli süreçte kendi değerine, özelliğine sahip ifadelerdir. Mesela, hamrah (yoldaş) - (bir. evf. 

– anlamı: kocanın hayali) O anlarda hamrahsız uyuduğum gerçek, - dedi, - çünkü başkalardan 

tümüyle ümidim yok, hamrahım bana hep yeis verir, dehşetimi de arttırıyordu. (“Ötgan kunlar”, s. 

331) 

Yine bir örnek – “kuyruksuz”. Bu evfem açık saçık, kısa giyinen insanlar için kullanılmıştır. Bu 

kelimenin hayvanlardaki “kuyruk”la hiç bir ilgisi yok tabii ki, ama metin içerisinde aynen kısacık 

giyinen insanlar için söylendiği anlaşılır. “Başlarına saç koyan, adlarını genç koyan, fehş denileni 

faş eden, yine adını genç koyan, kuyruksuzlarımıza selâ-â-â-m!” (“Selâmname”, s. 142) 

Vurgulanması lazım ki, isimle bağlı evfemalargeçmişten beri vr olup, Türkî halklarda bunun 

kendine özgü bir sebebi var. (Amanturdiyev, 2009, s.228) Mesela, hastalıktan kurtulamayan bir 

çocuğun ismini değiştirmek, ailedeki çocukları ölmüşse doğan çocuğa Ölmez, Dursun gibi isimler 

koymak veya lâkapların isme dönüşmesi gibi durumlar da var. Bunula birlikte ahlak normları isteğine 

göre, eski zamanlardan beri eşi, kayın peder, kayın validesi ve diğer akrabalarının adını söylememek, 

kendisinin uydurdiği özel lâkap – evfemik adla müracaat etmek Orta Asya halklarında örf sayılır. 

Özellikle, Özbek ailelerinde kendi eşlerini ilk evlatlarının adıyla çağırmak bugüne dek saklanmıştır.  

Rana I (bir. evf. – anlamı: Nigar Ayım) Mahdum tonu (Özbek erkeklerinin milli giysisi) ışığa 

tutup: - Yok, adras (Özbek kadınlarının milli giysisi) olmaz, Rana, - dedi tonu yerine koyup, - deminki 

bezi ver. 

Rana II (bir. evf. – anlamı: Salih Mahdum) ranaya Nigar Ayım da katıldı: - Kimse utanmasın, 

Rana... Nigar Ayım kocasının arkasından koşarak çıktı: - Hey, Rana! – dedi avluda giden Mahdum’a, 

- ekmeklerimiz eskidi, hamur yapmaya zaman az, pazardan sıcak ekmek gönderir misiniz? 

(“Mihraptan çayan”, s. 86) 

Yazarın insanın bedensel kusurlarını anlatan evfemik ifadeleri de çok önemlidir. Mesela:  

zamansız yaratılmış (evf. – anlamı: erken doğan) “Tahminen yirmi yaşlarındaki bu çocuk 

sarışın, büyük ve parlak kırmızı gözlü, yüzünü kaplayan burun, alnı ne kadar dışarıya çıkmışsa, yüzü 

o kadar içeri giren, kısacası zamansız yaratılan bir yaratıktı.” (“Ötgan kunlar”, s. 172) 

bir gözü doğuda, bir gözü batıda (evf. – anlamı: şaşı, bedensel kusurlu) Dört tarafa 

koşturmaktan dili tutulmuş, bir gözü doğuda, bir gözü batıda; hareketli, ama bereketsiz bir kişi 

istiyorsanız doğrudan doğruya Osmanhan efendiyle görüşün. (“Altı yıllık bazm”, s. 201) 

İnsanın manevî kusurlarını anlatan evfemik ifadelerden goshor (saf), “vicdanlı” (vicdansız/tırnak 

içinde olduğu için ters anlam ifade eder), burnundan ziyan görmek (kibirlenmek), omzu kaşınmak 

(parayla ilgili kötü işler yapmak), gagasna direnç koymak (kibirli) vb. 

Bununla birlikte vicdanının tadı kaçmak (evf. – anlamı: vicdansıza dönüşmek) ifadesi de uslûbî 

evfemdir. İnsanın olumsuz özelliğine şaka yoluyla ilgi gösterilir. Kadının bu durumunu okuyucular 

hükmüne bırakıyorum, kendim ise şöyle diyorum: eğer siz kitabın sözüne inanırsanız vicdanınızın 

biraz tadı kaçmış olacak. (“Şallakı”, s. 252) 

Alkollü içecekleri anlatan evfemik ifadeler A.Kadirî eserlerinde daha çok hicivli kahramanlar 

dilinden beyan edilip argo olarak kullanılır. Zehir (rakı), “ab-ı surh” (şarap), abırahmat (rakı), 

ihtiyar (rakı), “kızılca” (konyak), “kırk gazlı” (rakı) gibi örnekleri getirebiliriz. Argolu evfemler bazı 

grupların nutkunda oluşturulup sadece şu grup için ayrı bir şifre olarak kullanılan bazı ifadeler 

evfemik özelliğe sahip: 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 45-52 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 45-52 e-ISSN: 3005-4982 

51 

düzene sokmak (evf. – anlamı: öldürmek) Şimdiye kadar bir düşünürsen, on bir insanın kellesini 

almışım, iki rusu da düzene sokmuşum; ermeniyle farslardan ise hazreti Bahauddin olmuş. (“Taşpolat 

tacang nima deydi?”, s. 281) 

Malûm ki, hakaret ya da beddualar kendiliğinden disfemik çzelliğe sahip olup, kötü düşünce, 

arzu, dinleyiciye kötü moral verir. Yazarın mahareti, kelime seçebilme sanatı şunu gösterir ki, o halk 

deyimlerini kendince yenileyip tesir gücünü arttırır ve halka geri verir. Yazar bu sırada halk dilinde 

mevcut olan “zantalak” gibi disfemik bedduanın diğer bir seçeneğini de bulur. Yani, “singlitalak” 

tarzında. 

1. Zantalak (disf. beddua) Fakiri böyle durumda görünce, nasıl da şaşmasın, zantalak, 

dinsiz! (“Kalvak mahzumning hotira daftaridan”, s. 303) 

2. Singlitalak (disf. beddua) Sefer bezci mamatkul’u durdurup sordu: - O kimdi, o? – O işte, 

molla değil, singlitalak işte... Kendiniz de verecekmişsiniz!.. (“Mihraptan çayan”, s. 172) 

Ama hakaret ve bedduaları Anvar Amanturdiyev hayvancıların nutku misalinde evfemik şekilde 

da olabileceğini söylüyor (Amanturdiyev, 2009; 28). Mesela, “Artık yerimiz elden gitti desene, evi 

yansın bolşeviki, yerin dibine batsın bolşevikler!” (“Tarvuz koltuktan tuşti”,  s.101) Kıyaslayalım 

“ölsün” – “yerin dibine batsın”. Tabii ki, ikinci seçeneğin olumsuz ifadesi “ölsün”e göre daha 

yumuşaktır. 

yeri cennette olmak. (evf. beedua) Eğer işin kötü giderse, yerin cennette olsun! (“Moçalov”, 

s.115). 

A.Kadirî eserlerinde implititle ifade edilen hakaret, beddualar da vardır. “Elinden kamçı, belinden 

bıçak, bıyığının altındaki kokulu ağzından “Kızını...ananı... dinini...atalarını...” gibi zikr-i alîler hep 

vurgulanıyordu” (“Moçalov”, s.114) Burada hakaret üç noktayla ifade edilmiş. Ama, N. İsmatullayev 

K.K.Şahcuri’nin “sözcük ya da tamlamaları, mesela, “Иди ты…” (“Git sen”) tamlamasındaki “к 

чёрту” (“şeytana”) kelimesini bırakıp ta evfemizm oluşturulabilir” (Şahcuri, 1956, s.13) fikrine 

karşılık göstermiş, “evfemizm hadisesi belli bie kelimenin yerine ikinci bir kelime ya da tamlamanın 

kullanılmasıdır, bu örnekteki üç nokta yerine “к чёрту”nun ya da başka bir kelimenin kullanılması 

“Иди ты…” tamlamasını söyleyen insanın dışında kimseye belli olmaz, bununla birlikte üç nokta da 

şartlı olarak kullanılan işaret, onun hiç bir anlamı yok” diyor. İlmî izlenimlerimizin sonucu ise 

yukarıdaki görüşlere zır sonucu ortaya koyuyor. Çünkü, tırnak içine alınan kelime veya tamlama 

metin içerisinde ters anlam ifade etmesi dinleyiciye malûm olması, belli grupların kullandığı argolu 

evfemlerin konuşanın nutkunda dinleyici için de anlaşıldığı ve nihayet ellipsise uğrayan (üç noktayla 

ifade edilen) “kapalı” kavramlar da herkes için anlaşılır ifadeler olduğu kendi isbatını buldu. Çünkü, 

metin anlamca o kavrama yakın düşünceyi insanın gözünün önüne sergiler. Yine de ilk düşünülen 

fikir gerçek olup, ahlak kurallarına uymaması nedeniyle kültürce tırnak içine alınır veya üç noktayla 

yazılır. Bunun dışında A. Kadirî’nın bireysel evfemleri de var ki, onları sadece “söyleyen insandan 

başka kimseye belli değildir” diye bakarsak, yazarın yazdığı ifadeler yersiz, önemsiz olurdu. 

 

Sonuç  
 

Yukarıdaki görüşlere dayanarak özbek dili evfemizm ve disfemizmlerini, bütün çeşitlerini 

kapsamazsa bile, konuşmada çok kullanılanlarını sözlük tarzında öğrencilere sunmak lazım sonucuna 

vardık. Ta ki, söylenen ifade sadece konuşan için anlaşılır tarzda değil de, her türlü dinleyici için 

anlaşılır tarzda olsun. İkincisi, evfemizm ve disfemizmin mecaza dönüşmesindeki yardımcı 

hadiseleri, evfimik ve disfemik eş anlamlılık, evfimik ve disfemik eş seslilik, ellipsise uğrayan 

evfimik ve disfemik beddua, hakaretleri öğrenmek, yorumlamak gerek ki, bu haidse ayrı bir doğrultu 

– alan olarak yükselsin.  

Bunula birlikte, dilin yükselmesine, dünya dilleri arasında kendi yerini almasına yardımcı olsun. 

Zira, özbek dilinin geniş olanaklarından, güzelliğini yansıtan bu ifadeler milli sözlüköülüğümüzü 

zenginleştirmeye de hizmet eder.        

 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 45-52 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 45-52 e-ISSN: 3005-4982 

52 

Edebiyat 
 

1. Kadirova, H. B. (2020). Klassifikatsiya evfemisticheskikh sredstv po semanticheskomu ob”yomu. 

Vestnik nauki i obrazovaniya, (23[77]), Part 1, 39–43. 

https://cyberleninka.ru/article/n/klassifikatsiya-evfemisticheskih-sredstv-po-semanticheskomu-

obyomu/viewer 

2. Samoylovich, A. N. (1929). Zhenskie slova u altayskikh turkov. Yazyk i literatura, 3, 124–126. 

3. Akhmanova, O. S. (1969). Slovar’ lingvisticheskikh terminov. Sovetskaya entsiklopediya. 

4. Ahmedov, A. (1976). Hozirgi o‘zbek tilida ana va mana so‘zlari. O‘zbek tili va adabiyoti, (2). 

5. Ismatullaev, N. (1964). O‘zbek tilidagi evfemizmlar va ularning klassifikatsiyasiga doir. O‘zbek 

tili va adabiyoti, (1), 57. 

6. Ismatullaev, N. (1963). Hozirgi o‘zbek tilida evfemizmlar. ToshDPI ilmiy asarlari, 42(1), 19–28, 

59. 

7. Ismatullaev, N. (1964). Evfemizmlarning lug‘at sostavini va so‘z ma’nolarini boyitishdagi 
ahamiyati. ToshDPI ilmiy asarlari, (2), 3–12. 

8. Ismatullaev, N. (1963). Evfemizmy v sovremennom uzbekskom yazyke (Abstract of PhD 

dissertation). 

9. Kadirova, H. B. (2021). Prisposoblenie strategii i taktiki disfemizatsii politicheskikh ponyatiy. 

Innovatsii. Nauka. Obrazovanie, (33), 924–929. https://drive.google.com/file/d/1iW-

LCu9NQdQl_O2N2UCNbyz6YmRrGt1h/view 

10. Kadirova, H. B. (2020). Evfemizmy i disfemizmy kak otrazhenie kul’tury obshcheniya. Vestnik 

nauki i obrazovaniya, (21[99]), Part 1, 35–37. 

http://scientificjournal.ru/images/PDF/2020/99/evfemizmy-i-disfemizmy-kak.pdf 

11. Kadirova, H. B. (2020, January 28–29). Evfemiko-disfemisticheskie znacheniya v peresechenii 

strukturno-pragmaticheskogo analiza. In Proceedings of the International Scientific Review of 

Problems of Philosophy, Psychology and Pedagogy. https://scientific-

conference.com/h/sborniki/112-10-00-00-filologicheskie-nauki/2172-euphemic-dysphemistic-

values.html 

12. Kadirova, H. B. (2021). Evfemicheskiy i disfemicheskiy smysl v strukturno-pragmaticheskom 
analize. Mirovaya nauka, (4[49]).  

https://6f11d5b6-a34f-44d4-b696-

52ed0e72afa9.filesusr.com/ugd/b06fdc_ae9b8316d0934efc97e38002e89e1411.pdf 

13. Qodiriyni qo‘msab: Yodnoma. (1994). Abdulla Qodiriy nomidagi xalq merosi nashriyoti. 

14. Omonturdiev, A. (2009). Professional nutq evfemikasi (chorvadorlar nutqi misolida) (Doctoral 

dissertation). 

15. Omonturdiev, A. (2000). O‘zbek nutqining evfemik asoslari. NS. 

16. Omonturdiev, A. J. (1996). Bir so‘z lug‘ati. Jayhun. 

17. Omonturdiev, A. J. (1997). Evfemik vositalarning funksional xususiyatlari (PhD dissertation). 

18. Omonturdiev, A. J. (2002). Evfemik omonimiyaga doir. In Tilshunoslikning dolzarb masalalari 

(Part 1, 70–73). Universitet. 

19. Hojiev, A. (1985). Lingvistik terminlarning izohli lug‘ati. O‘qituvchi. 

20. Shakhzhuri, K. K. (1956). Evfemizmy i ikh rol’ v izmenenii znacheniya slov (Abstract of PhD 

dissertation). 

21. Shomaqsudov, A., Rasulov, I., Qo‘ng‘urov, R., & Rustamov, H. (1983). O‘zbek tili stilistikasi. 

O‘qituvchi. 

 

 

Daxil oldu: 12.10.2025 

Qəbul edildi: 07.12.2025

https://cyberleninka.ru/article/n/klassifikatsiya-evfemisticheskih-sredstv-po-semanticheskomu-obyomu/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/klassifikatsiya-evfemisticheskih-sredstv-po-semanticheskomu-obyomu/viewer
https://drive.google.com/file/d/1iW-LCu9NQdQl_O2N2UCNbyz6YmRrGt1h/view
https://drive.google.com/file/d/1iW-LCu9NQdQl_O2N2UCNbyz6YmRrGt1h/view
http://scientificjournal.ru/images/PDF/2020/99/evfemizmy-i-disfemizmy-kak.pdf
https://scientific-conference.com/h/sborniki/112-10-00-00-filologicheskie-nauki/2172-euphemic-dysphemistic-values.html
https://scientific-conference.com/h/sborniki/112-10-00-00-filologicheskie-nauki/2172-euphemic-dysphemistic-values.html
https://scientific-conference.com/h/sborniki/112-10-00-00-filologicheskie-nauki/2172-euphemic-dysphemistic-values.html
https://6f11d5b6-a34f-44d4-b696-52ed0e72afa9.filesusr.com/ugd/b06fdc_ae9b8316d0934efc97e38002e89e1411.pdf
https://6f11d5b6-a34f-44d4-b696-52ed0e72afa9.filesusr.com/ugd/b06fdc_ae9b8316d0934efc97e38002e89e1411.pdf


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 53-57 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 53-57 e-ISSN: 3005-4982 

53 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/53-57 

Doniyor Nafasov  

Urgenç Devlet Pedagoji Enstitüsü İlköğretim Fakültesi Dekanı 

Doçent 

https://orcid.org/ 0009-0004-6465-1117 

nafasovdoniyor@gmail.com  

 

Türk dünyası turizmi sosyo-kültürel bir olgu ve  

pedagojik bir sistem olarak 
 

Özet 
 

Bu makalede Türk dünyası turizmi, yalnızca ekonomik bir faaliyet alanı olarak değil, aynı 

zamanda sosyo-kültürel bir olgu ve pedagojik bir sistem olarak incelenmektedir. Araştırma, turizmin 

Türk halkları arasındaki kültürel etkileşim, kimlik inşası, tarihsel mirasın yaşatılması ve eğitim 

süreçlerinin geliştirilmesi açısından oynadığı rolü analiz etmektedir. Bu bağlamda turizm, Türk 

dünyasının farklı bölgeleri arasında ortak kimlik bilincini güçlendiren, kültürel diplomasiye katkı 

sunan ve eğitsel değer taşıyan çok boyutlu bir toplumsal fenomen olarak ele alınmaktadır. 

Metodolojik olarak çalışma, hukuksal-sosyolojik, kültürlerarası ve pedagojik yaklaşımları 

birleştirerek yürütülmüştür. Bu yöntem aracılığıyla turizmin Türk halkları arasındaki karşılıklı 

anlayışın gelişmesine, genç kuşakların milli-manevi değerlere bağlı yetişmesine ve ortak kültürel 

alanların korunmasına katkısı değerlendirilmektedir. Ayrıca makalede, turizmin kültürel bütünleşme, 

bölgesel işbirliği, turizm diplomasisi ve eğitimsel değişim programları açısından taşıdığı potansiyel 

analiz edilmiştir. Sonuç kısmında Türk halkları arasında turizmi bir pedagojik mekanizma olarak 

güçlendirmeye yönelik öneriler sunulmaktadır. Bu öneriler arasında ortak eğitim-turizm projelerinin 

geliştirilmesi, öğrenci ve öğretim elemanı değişim programlarının artırılması, kültürel rotalar 

oluşturulması ve Türk dünyasının turizm potansiyelinin eğitimsel içerik lerle desteklenmesi yer 

almaktadır. Böylece turizm, Türk halkları arasında sadece ekonomik değil, aynı zamanda kültürel 

birlik ve manevi dayanışmayı güçlendiren bir unsur olarak değerlendirilmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Türk halkları turizmi, kültürel değişim, pedagojik sistem, turizm kimliği, 

bölgesel işbirliği, kültürel diplomasi 

 

Doniyor Nafasov  

Dean of the Faculty of Primary Education 

Urgench State Pedagogical Institute  

Associate Professor  

https://orcid.org/0009-0004-6465-1117 

nafasovdoniyor@gmail.com 

 

Turkic World Tourism as a Socio-Cultural Phenomenon and a  

Pedagogical System 
 

Abstract 
 

This article examines Turkic world tourism not merely as an economic activity, but as a socio-

cultural phenomenon and a pedagogical system. The study explores the role of tourism in promoting 

cultural interaction, identity formation, heritage preservation, and educational development among 

Turkic peoples. In this context, tourism is viewed as a multidimensional social mechanism that fosters 

a shared sense of identity, contributes to cultural diplomacy, and serves as an educational and 

integrative platform within the Turkic-speaking world. Methodologically, the research adopts a 

combination of legal-sociological, intercultural, and pedagogical approaches. These perspectives 

enable an analysis of how tourism supports mutual understanding among Turkic nations, strengthens 

mailto:nafasovdoniyor@gmail.com
mailto:nafasovdoniyor@gmail.com


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 53-57 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 53-57 e-ISSN: 3005-4982 

54 

moral and national values among younger generations, and contributes to the preservation of common 

cultural spaces. Furthermore, the paper discusses the potential of tourism as a tool for cultural 

integration, regional cooperation, tourism diplomacy, and educational exchange within the broader 

Turkic context. In the conclusion, several recommendations are proposed for enhancing tourism as a 

pedagogical mechanism among Turkic peoples. These include developing joint educational-tourism 

projects, expanding student and academic exchange programs, establishing shared cultural routes, 

and integrating educational content into tourism activities. Overall, the study argues that tourism 

functions not only as an economic driver but also as a means of strengthening cultural unity and 

spiritual solidarity across the Turkic world. 

Keywords: Turkic world tourism, cultural exchange, pedagogical system, tourism identity, 

regional cooperation, cultural diplomacy 

 

Giriş 
 

Küreselleşme ve kültürlerarası entegrasyon sürecinde turizm, yalnızca ekonomik ve kültürel bir 

alan olarak değil, aynı zamanda sosyo-pedagojik öneme sahip bir araç olarak da günümüzün önemli 

konularından biri haline gelmiştir. Günümüzde turizm, genç neslin millî ve evrensel değerlere dayalı 

olarak eğitilmesi, onların dünya görüşünün genişletilmesi ve sosyal etkinliğinin artırılmasında etkili 

bir araç olarak öne çıkmaktadır. UNESCO ve UNWTO (Dünya Turizm Örgütü) gibi uluslararası 

kuruluşlar, turizmin kültürlerarası diyalog, barış ve sürdürülebilir kalkınmaya hizmet etmesi 

gerektiğini özellikle vurgulamaktadır. Bu bağlamda, turizmin pedagojik bir sistem olarak incelenmesi 

ve eğitim-öğretim sürecine entegre edilmesi güncel bir konu olarak önem kazanmaktadır. Günümüzde 

Türk halkları arasında turizm olgusu, yalnızca ekonomik bir faaliyet alanı olarak değil, aynı zamanda 

ortak tarih, dil, kültür ve medeniyet bağlarını güçlendiren sosyo-kültürel bir fenomen olarak 

değerlendirilmektedir (Yüce, 2016, s. 34; Özer Sari, 2012, s. 45).  

Araşdırma 

Türk dünyası ülkeleri arasında karşılıklı turistik ilişkilerin gelişmesi, toplumsal kimlik bilincinin 

pekiştirilmesi ve kültürel mirasın korunması açısından büyük önem taşımaktadır. Bu süreçte turizm, 

halklar arası dayanışma, dostluk ve karşılıklı anlayışın pedagojik bir zeminde yeniden inşasına katkı 

sağlamaktadır. Türk dünyasında turizm, ortak tarih, dil ve medeniyet köprülerini yeniden canlandıran 

stratejik bir araç olarak değerlendirilmektedir (Sakenova, 2023; Turksoy, n.d.).  

Özellikle “Türk Dünyası Eğitim Alanı” konsepti çerçevesinde turizmin eğitimsel bir araç olarak 

kullanılması, genç nesillerin ortak değerler etrafında bütünleşmesini mümkün kılmaktadır. 

Çalışmanın güncelliği, küreselleşme koşullarında millî kimliğin korunması, kültürel diplomasi ve 

yumuşak güç politikalarının artan öneminden kaynaklanmaktadır (Research Centre, TRT World, 

2022, s. 12; Kaya, 2003, s. 87). Türk dizilerinin ve medya ürünlerinin küresel ölçekteki etkisi, turistik 

imajı ve kültürel merakı artırarak, Türkiye ve diğer Türk devletleri arasındaki turistik akışları 

hızlandırmıştır (Research Centre, TRT World, 2022, s. 21). 

Turkistan şehri, Türk dünyasının manevi ve kültürel başkenti olarak, 2024 yılı için “Türk 

Dünyasının Turizm Başkenti” ilan edilmiştir (Sakenova, 2023; Astana Times Staff Report, 2021). Bu 

girişim, bölgesel kültürel birlikteliği ve kimlik bilincini güçlendirmeyi amaçlamaktadır. Ayrıca, Türk 

dilli ülkelerde “Kültürel Rota” girişimi de bu sürece destek vermektedir (Shamshidov, 2023). 

Pedagojik açıdan turizm, bireylerin farklı kültürleri tanıyarak empati ve kültürel duyarlılık 

geliştirmesine olanak sağlar (Aktaş Çimen, 2024, s. 6; Özer Sari, 2012, s.53). Eğitimsel bakımdan, 

turizm deneyimleri öğrencilerin öğrenme motivasyonunu ve kültürel farkındalığını artırır (Aydın, 

2019, s. 41; Demir, 2020, s. 74). Bu bağlamda, turizme dayalı eğitim programları, Türk dünyası 

gençleri arasında ortak tarih ve gelenek bilinci oluşturma bakımından büyük önem taşımaktadır 

(Yüce, 2016, s. 39; Aktaş Çimen, 2024, s. 12). 

Türk dünyası turizmi yalnızca ekonomik kalkınma aracı değil, aynı zamanda kültürel birlik, 

kimlik inşası ve pedagojik entegrasyon açısından stratejik bir sistemdir (Yüce, 2016; Turksoy, n.d.; 

Demir, 2020). Bu sistem, sürdürülebilir kültürel bütünleşmeye ve genç kuşakların ortak değerler 

etrafında birleşmesine katkı sağlamaktadır. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 53-57 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 53-57 e-ISSN: 3005-4982 

55 

XX yüzyılın sonu ve XXI yüzyılın başlarında Sovyet bloğunun ortadan kalkması ve Türk dilli 

devletlerin bağımsızlıklarını kazanmasıyla, Türk halkları arasında bölgesel iş birliğinin yeni bir 

aşaması başlamıştır. TÜRKSOY gibi uluslararası kuruluşlar; dil, kültür ve sanat alanlarında 

bütünleşmeyi hedeflemiştir. Türk Devletleri Teşkilatı (Organization of Turkic States) bu süreçte 

ekonomik, kültürel ve sosyal alanlarda ortak hareket etme platformuna dönüşmüştür (“Tourism 

Cooperation”, n.d.; “Turksoy: The Global Actor...”, n.d.). Bu bağlamda, turizm yalnızca ekonomik 

bir faaliyet değil, aynı zamanda sosyo-kültürel entegrasyon ve kimlik inşası aracı olarak da önemli 

bir rol oynamaktadır. Örneğin, Türk Devletleri arasında turizm iş birliği programları yürürlüğe 

konulmuştur. 

Turizm yalnızca bir seyahat veya dinlenme etkinliği değildir; o, halklar arası diyalogun, kültürel 

alışverişin ve aynı dil-kültür alanında yaşayan toplulukların pedagojik süreçlerinin de bir parçasıdır. 

Bu açıdan, Türk halkları arası turizm olgusunu sosyo-kültürel yönden ve pedagojik bir sistem olarak 

incelemek önem taşımaktadır. Bu makalenin amacı, Türk halkları arası turizmi sosyo-kültürel bir 

fenomen ve pedagojik bir sistem olarak analiz etmek, onun metodolojik temellerini belirlemek, 

içeriğini ve sonuçlarını irdelemek ve pedagojik öneriler geliştirmektir. 

Araştırmanın temel görevleri şunlardır: 

• Türk halkları arası turizm kavramını ve özelliklerini tanımlamak. 

• Sosyo-kültürel boyutlarını incelemek (kimlik, ilişkiler, kültürel değişim). 

• Turizmi pedagojik bir sistem olarak analiz etmek. 

• Uygulamalı öneriler geliştirmek. 

Turizm alanında pek çok araştırma bulunmakta olup, bu çalışmalar turizmin sosyal ve kültürel 

yönlerini derinlemesine ele almıştır. Örneğin, Ferika Özer Sarı tarafından yapılan bir çalışmada, 

Türkiye’de genç turizm organizatörlerinin “turist” kavramına bakışı analiz edilmiş; turizmin 

toplumsal etkileri ve yerel toplumla olan ilişkileri incelenmiştir (Özer Sari, F. 2012, s.45). Ayrıca, 

Samet Yüce tarafından yapılan araştırmada Türk devletleri arasındaki turizm iş birliği, kimlik ve 

gelenekler açısından değerlendirilmiştir (ResearchGate). Kültürel boyutta ise, “kültürlerarası fark” 

kavramı üzerinden turizmin farklı kültürler arasında anlayış ve iletişimi geliştirme rolü vurgulanmıştır 

(Yüce S, 2016, s. 34). Ancak mevcut durumda, Türk halkları arası turizmle ilgili literatür yeterince 

gelişmemiş olup, pedagojik sistem olarak entegrasyonu sınırlı düzeyde incelenmiştir. Bu durum 

konunun güncelliğini ve özgünlüğünü artırmaktadır. 

Metodolojik Temeller.  

Bu araştırmada karma metodoloji (mixed methodology) uygulanmaktadır: 

• Hukuki-analitik yöntem - Turizm iş birliğine ilişkin anlaşmaların ve uluslararası kuruluşların 

belgelerinin analizi (örneğin, Türk Devletleri Teşkilatı’nın iş birliği materyalleri). 

• Sosyolojik yöntemler - Turizm sürecinde Türk halkları arasındaki sosyal ilişkiler, kimlik oluşumu 

ve kültürel alışveriş yoluyla pedagojik süreçlerin incelenmesi. 

• Pedagojik-dönüştürücü yöntem - Turizmin pedagojik bir sistem olarak nasıl işlediğinin, öğretim 

ve eğitim süreçlerinde nasıl kullanılabileceğinin analiz edilmesi. 

Araştırmanın sınırlılıkları: Veriler genelleştirilmiş düzeyde sunulmuştur; belirli bölgeler (örneğin 

Orta Asya Türk devletleri) özelinde derinlemesine inceleme sınırlı kalmıştır. Turizm aracılığıyla Türk 

dil ve kültür alanına ait ülkeler arasında ilişkiler güçlenmektedir. Örneğin, OTS üyesi ülkeler turizm 

alanında ortak paket programlar geliştirmektedir. Türk halkları kültürel olarak birbirine yakındır: dil, 

din, gelenek ve değerler bakımından ortaklık söz konusudur. Bu durum turizm sürecini kültürel 

alışveriş platformuna dönüştürmektedir. Turizm, kimlik bilincini pekiştirmekte; Türk halkları 

arasında “Türklük” bilincini, kültürel ve sosyal ortaklık duygusunu güçlendirmekte, aynı zamanda bu 

kimliğin diğer milletler arasında ifade edilmesine olanak sağlamaktadır (Kocabaş, 2018, s. 84). 

Pedagojik sistem olarak turizm, yalnızca dinlenme ya da seyahat etkinliği değil; öğretici, eğitici 

ve kültürel deneyim sağlayan bir süreçtir. Türk halkları arası turizm, örneğin okul, kolej veya 

üniversite düzeyinde kültürel değişim programı şeklinde uygulanabilir. Öğrenciler Türk dili ve 

kültürüne sahip ülkelere seyahat ederek farklı kültürleri öğrenir, kimlik bilincini güçlendirirler. 

Ayrıca, turizm yoluyla bölgesel turizm iş birliği ve koordinasyon oluşturulabilir — bu durum 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 53-57 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 53-57 e-ISSN: 3005-4982 

56 

pedagojik sisteme tamamlayıcı bir unsur kazandırır. Örneğin, tarihi “İpek Yolu” çerçevesinde Türk 

devletleri ortak turizm rotaları geliştirmektedir (Astana Times Staff Report, 2021, s. 52). Türk halkları 

arası turizm iş birliği, kültürel-tarihi mekanların ve seyahat güzergâhlarının bütünleştirilmesini 

sağlamaktadır. Ayrıca, turizm alanındaki iş birliği yalnızca uluslararası düzeyde değil, eğitim ve 

mesleki hazırlık bileşenlerini de içermektedir. Örneğin, turizm hizmetleri alanında mesleki yeterlilik 

geliştirme programları yürütülmektedir (Organization of Turkic States). 

Bulgular ve Analiz.  

Analiz sonuçları şunu göstermektedir: 

• Türk halkları arası turizm, sosyo-kültürel açıdan güçlü bir entegrasyon aracıdır: ortak dil, kültür 

ve tarihsel kökler, halkların birbirini daha iyi anlamasını sağlamaktadır. 

• Pedagojik sistem olarak turizm henüz tam anlamıyla yapılandırılmamıştır; eğitim kurumlarında 

(okuldan üniversiteye kadar) kültürel ve eğitsel amaçlı turizm uygulamaları sınırlıdır.  

• Hukuki ve kurumsal iş birliği mekanizmaları gelişmektedir — OTS kapsamında “Türk Dünyası 

Turizm Başkenti” gibi girişimler ortaya çıkmıştır (Astana Times Staff Report, 2021, s. 48). 

• Ancak, bazı sınırlılıklar da mevcuttur: dil farklılıkları, altyapı eksiklikleri, turizm ürünlerinin 

eşitsiz gelişimi ve pedagojik amaçlı seyahatlerin planlanmasına ilişkin yol haritalarının 

yetersizliği. 

Eğer Türk halkları arası turizm pedagojik hedeflerle uyumlu biçimde organize edilirse, bu durum 

yalnızca ekonomik fayda değil, aynı zamanda kültürel iş birliği, dil-kültür alışverişi ve bölgesel 

dayanışmanın güçlendirilmesine de katkı sağlayacaktır. 

 

Sonuç 
 

Bu araştırmanın sonuçlarına dayanarak aşağıdaki genel sonuç ve öneriler sunulabilir: 

• Türk halkları arası turizmi yalnızca dinlenme veya gezi biçiminde değil, kültürel ve pedagojik bir 

süreç olarak ele almak gerekmektedir. Bu sayede Türk halkları arasında kültürel anlayış, dil ve 

geleneklerin korunması, gençler arasında iletişim ve değişim teşvik edilebilir.  

• Eğitim kurumlarında turizm temelli kültürel değişim programları uygulanmalıdır: okullar, liseler, 

kolejler ve üniversiteler Türk dünyası içinde kültürel geziler, uygulamalı seyahatler ve dil-kültür 

seminerleri düzenlemelidir. 

• Turizm organizatörleri ve bölgesel devletler; altyapı, tanıtım ve turizm ürünlerinin 

bütünleştirilmesi üzerinde çalışmalıdır - örneğin, tarihî-kültürel rotaların ortak geliştirilmesi, Türk 

devletleri arası turizm güzergâhlarının oluşturulması. 

• Hukuki ve kurumsal açıdan Türk devletleri, turizm alanında daha kapsamlı iş birliği biçimleri 

geliştirmelidir: ortak bağlantılar, bilgi paylaşımı, profesyonel eğitim programlarının artırılması.  

• Pedagojik açıdan, turizm süreçlerine katılan gençler için “kültürel refleksiyon”, “kimlik bilinci” 

ve “Türk halklarıyla diyalog” gibi modüller hazırlanmalıdır. 

Türk halkları arasındaki turizm süreci yalnızca ekonomik büyüme ve gelir kaynağı olarak değil, 

aynı zamanda derin sosyo-kültürel ve pedagojik öneme sahip bir sistem olarak değerlendirilmelidir. 

Turizm aracılığıyla Türk halkları arasında tarihî, kültürel ve manevi bağlar güçlenmekte, ortak dil, 

gelenek ve değerler temelinde karşılıklı anlayış ve iş birliği artmaktadır. Pedagojik açıdan, turizm 

genç nesillerde millî ve evrensel değerlere saygı, kültürel hoşgörü, empati ve sosyal sorumluluk gibi 

niteliklerin gelişmesine katkı sağlar. Eğitim sürecinde turizme dayalı programların uygulanması, 

öğrencilerin dünya görüşünü genişletir, tarihî köklerini daha derin anlamalarına ve Türk dünyasına 

aidiyet duygularının güçlenmesine zemin hazırlar. Bu nedenle, turizm sistemi Türk halkları 

arasındaki kültürel dayanışmayı pekiştiren, gençlerin bilincinde “Türklük” kimliğini güçlendiren ve 

onları bölgesel bütünleşmeye yönlendiren güçlü bir pedagojik araç olarak görülmelidir. Bu süreç, 

yalnızca kültürel diplomasi ve “yumuşak güç” politikasının etkili bir biçimi olmakla kalmayıp, aynı 

zamanda gelecek kuşaklar arasında kalıcı kültürel birlik ve karşılıklı saygı temelinde gelişen yeni bir 

eğitimsel-kültürel alanın oluşmasına katkı sağlamaktadır. 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 53-57 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 53-57 e-ISSN: 3005-4982 

57 

Ədəbiyyat 

1. Aktaş Çimen, Z. (2024). The competitiveness of Turkish tourism in the global market.

Sustainability.

2. Astana Times Staff. (2021). Turkistan to become center of international tourism and pilgrimage.

The Astana Times.

3. Aydın, M. (2019). Kültürel turizmin eğitimsel boyutları. Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler

Dergisi.

4. Demir, R. (2020). Pedagojik açıdan turizm ve kültürel öğrenme süreçleri. Gazi Üniversitesi

Eğitim Fakültesi Dergisi.

5. Kaya, N. (2003). Cross-cultural differences in the perception of crowding and privacy

regulation between American and Turkish freshmen. Journal of Environmental Psychology.

6. Kocabaş, F. (2018). Türk dünyasında ortak kimlik ve kültürel bütünleşme. Türk Kültürü ve Hacı

Bektaş Veli Araştırma Dergisi.

7. Özer Sarı, F. (2012). Socio-cultural approaches to tourism: A research on the “tourist” notion of

young Turkish people. Sociology Mind, 2(2).

8. Sakenova, S. (2023). Turkistan named tourist capital of the Turkic world for 2024. The Astana

Times.

9. Shamshidov, A. (2023). The cultural route of Turkic-speaking countries in the new normal.

LinkedIn.

10. Tourism cooperation. (n.d.). Organization of Turkic States. Cooperation Council of Turkic

Speaking States.

11. TRT World Research Centre. (2022). Turkish dramas’ impact on tourism, skilled immigration

and foreign direct investment. TRT World.

12. Turksoy: The global actor of cultural cooperation in the Turkic world. (n.d.). Organization of

Turkic States.

13. Yüce, S. (2016). The role of tourism in the Turkic world in terms of international relations (IR):

A social constructivist approach. Uluslararası Türk Dünyası Turizm Araştırmaları Dergisi,

1(1).

Daxil oldu: 05.10.2025 

Qəbul edildi: 01.12.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 58-60 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 58-60 e-ISSN: 3005-4982 

58 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/58-60 

Shabnam Yusufzoda  

Urgenç Devlet Pedagoji Enstitüsü 

İlköğretim Metodolojisi Anabilim Dalı 

Öğretim Üyesi, Doçent 

https://orcid.org/0000-0002-5122-240X 

      shabnamyusufzoda@gmail.com 

 

İlkokul Türkçe ders kitabının ‘5E’ öğretim modeli temelinde  

hazırlanmasının metodik esasları 
 

Özet 
 

Bu makalede ilkokul Türkçe ders kitaplarının “5E Öğretim Modeli” temelinde hazırlanmasının 

metodik esasları incelenmiştir. 5E modeli — “Dikkat çekme (Engage)”, “Keşfetme (Explore)”, 

“Açıklama (Explain)”, “Derinleştirme (Elaborate)” ve “Değerlendirme (Evaluate)” aşamalarından 

oluşan çağdaş bir yapılandırmacı öğretim yaklaşımıdır. Makalede bu modelin teorik ve pratik yönleri, 

ilkokul Türkçe öğretiminde uygulanabilirliği ve ders kitabı içeriğinin hazırlanmasındaki önemi 

detaylı biçimde analiz edilmiştir. 5E modeline göre hazırlanan kitaplar, öğrencilerin aktif katılımını 

sağlar, onların bağımsız düşünme, analiz yapma ve yaratıcı becerilerini geliştirir. Böylece öğretim 

süreci daha verimli, etkileşimli ve öğrenci merkezli hale gelir. 

Anahtar Kelimeler: 5E öğretim modeli, ilkokul eğitimi, Türkçe ders kitabı, etkileşimli yöntemler, 

yapılandırmacı yaklaşım, metodik esaslar 

 

Shabnam Yusufzoda  

Urgench State Pedagogical Institute 

Department of Primary Education Methodology 

Associate Professor 

https://orcid.org/0000-0002-5122-240X 

shabnamyusufzoda@gmail.com 

 

Methodological Foundations of Designing the Primary School  

Mother Tongue Textbook Based on the “5E” Educational Model 
 

Abstract 
 

This article explores the methodological foundations of designing primary school mother tongue 

textbooks based on the “5E” educational model. The 5E model — consisting of the stages “Engage,” 

“Explore,” “Explain,” “Elaborate,” and “Evaluate” — represents a modern constructivist approach to 

teaching and learning. The article provides a detailed analysis of the theoretical and practical aspects 

of this model, its advantages in teaching the mother tongue in primary grades, and its role in shaping 

textbook content. Textbooks developed according to the 5E model encourage students to participate 

actively, think independently, analyze, and approach learning creatively. As a result, the educational 

process becomes more effective, interactive, and learner-centered. 

Keywords: 5E educational model, primary education, mother tongue textbook, interactive 

methods, constructivist approach, methodological foundations 

 

Giriş 
 

Türk halklarının eğitim sisteminde bilgiye ulaşma yollarının değişmesi, öğretim yöntemlerinin de 

yenilenmesini zorunlu kılmıştır. Özellikle Türk halklarının zengin kültürel mirasına ve dil öğretimi 

geleneğine dayanan ana dili eğitimi, modern pedagojik modellerle bütünleştirildiğinde, öğrencilerin 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 58-60 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 58-60 e-ISSN: 3005-4982 

59 

dilsel, bilişsel ve kültürel gelişimini daha etkili şekilde desteklemektedir. Bu bağlamda “5E” eğitim 

modeli (Engage, Explore, Explain, Elaborate, Evaluate – Katılım, Keşif, Açıklama, Derinleştirme ve 

Değerlendirme) Türk dünyasında da çağdaş eğitim yaklaşımlarından biri olarak önem kazanmaktadır. 

Bu modelin ilk okuma-yazma ve ana dili ders kitaplarının hazırlanmasında uygulanması, hem dil 

öğretiminde etkililiği artırmakta hem de öğrencilerin anadil bilincini ve iletişim becerilerini  

geliştirmektedir. “Her birimiz, devlet diline gösterilen özeni bağımsızlığa gösterilen özen olarak, 

devlet diline duyulan saygı ve sadakati ana vatanımıza duyulan saygı ve sadakat olarak görmeli ve 

bu anlayışı hayatımızın bir kuralı hâline getirmeliyiz” (O‘zbekiston Respublikasining Konstitutsiyasi, 

2023). 

Ünlü bilim insanı, ülkemizde ilkokul öğrencilerini yazmaya öğretme sorununu ilk gündeme 

getirenlerden biridir. Onun “İlkokul Öğrencilerini Güzel Yazıya Alıştırma”, “Güzel Yazı 

Metodolojisi”, “Güzel Yazı Becerisini Geliştirme”, “Doğru ve Güzel Yazın” ve “Güzel Yazıya 

Öğretme” gibi kitaplarında yazı öğretimiyle ilgili değerli bilgiler verilmiştir. Bu konuda 

H.Gulomova’nın çalışmalarını da takdirle anmak gerekir. Yazı öğretimiyle doğrudan ilgili sorunlar 

Y.Y.Azimov’un “Güzel Yazıya Öğretmenin Uygulamalı Temelleri” adlı kitabında da ele alınmıştır 

(Azimov, 2017, s. 70). 

Araştırma 

Türk halkları tarih boyunca eğitime, özellikle ana dilinin korunmasına büyük önem vermiştir. 

Kaşgarlı Mahmud’un “Divânü Lügati’t-Türk” eserinden itibaren Türk dillerinin öğretimi ve 

karşılaştırmalı incelenmesi, turkoloji biliminin temel taşlarından biri olmuştur (To‘xliyev, 2006, s. 

65). Bugün ise bu miras, modern eğitim sistemlerinde yenilikçi öğretim yöntemleriyle devam 

ettirilmektedir. 5E modeli, Türk eğitim sisteminde özellikle ilkokul kademesinde öğrencilerin aktif 

katılımını sağlayarak onların eleştirel düşünme, problem çözme ve iletişim kurma becerilerini 

geliştirir (Azimov, 2017, s. 43). Bu bağlamda, ilkokul ana dili ders kitabının hazırlanmasında 5E 

modeli temel alınarak hazırlanacak materyallerin, sadece dil öğretimi değil, aynı zamanda Türk 

halklarının ortak kültürel değerlerini yansıtması da büyük önem taşır. 

5E modelinin birinci aşaması olan “Engage (Katılım)”, öğrencilerin derse aktif olarak dahil 

edilmesini sağlar. Türk eğitim sisteminde bu aşama, halk edebiyatı örnekleri, atasözleri, deyimler, 

türküler ve kısa hikâyeler aracılığıyla öğrencinin dikkatini çekmekle başlar. Özellikle Türk 

dünyasının zengin sözlü geleneği, öğrencilerin ana diline karşı olumlu tutum geliştirmesine yardımcı 

olur. Öğretmen, öğrencinin yaşantısıyla bağlantı kurarak onun öğrenme sürecine duygusal bağ 

kurmasını teşvik eder. 

İkinci aşama olan “Explore (Keşif)”, öğrencinin bilgiyi kendi deneyimiyle bulmasını hedefler. 

Bu aşamada Türk dilinin ses, yapı ve anlam özellikleri oyunlar, etkinlikler ve küçük grup 

çalışmalarıyla keşfedilir. Örneğin, öğrenciler Türk lehçelerindeki benzer ve farklı kelimeleri 

karşılaştırarak dilin çeşitliliğini ve zenginliğini fark ederler. Böylece turkolojiye dayalı farkındalık 

gelişir; öğrenciler sadece kendi ana dillerini değil, Türk halklarının ortak dilsel köklerini de tanımaya 

başlarlar. 

Üçüncü aşama olan “Explain (Açıklama)”, öğrencilerin edindikleri bilgileri sistematik hale 

getirmesini amaçlar. Öğretmen, öğrencilerin keşfettikleri dil kurallarını açıklamalarını ister, ardından 

doğru terminolojiyle pekiştirir. Türk eğitim geleneğinde bu süreç, ustadan çırağa bilgi aktarımıyla 

benzerlik gösterir; öğretmen rehber, öğrenci ise aktif öğrenici rolündedir. Ana dili ders kitabında bu 

aşamada dil bilgisi konuları, metinler ve örnekler üzerinden açıklanır. Örneğin, Türkçedeki ünlü 

uyumu kuralı oyunlaştırılarak öğretilir. 

Dördüncü aşama olan “Elaborate (Derinleştirme)”, öğrencilerin öğrendiklerini yeni durumlara 

uygulamalarını sağlar. Bu aşamada Türk kültürüne ait şiirler, hikâyeler veya destan parçaları üzerinde 

uygulamalar yapılabilir. Öğrenciler öğrendikleri dil bilgisi kurallarını kullanarak kendi metinlerini 

oluştururlar. Bu süreç, hem yaratıcı düşünme becerilerini hem de kültürel kimlik bilincini pekiştirir. 

Türk halklarının ortak değerlerine vurgu yapmak, öğrencilere aidiyet duygusu kazandırır (To‘xliyev, 

2006, s. 45). 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 58-60 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 58-60 e-ISSN: 3005-4982 

60 

Sonuç 
 

Son aşama olan “Evaluate (Değerlendirme)”, öğrencilerin öğrenme sürecindeki gelişimini 

ölçer. 5E modeli, geleneksel sınav anlayışından farklı olarak, öğrencinin sürece dayalı olarak 

değerlendirildiği bir yaklaşımdır. Türk eğitim sisteminde de son yıllarda bu tür alternatif 

değerlendirme yöntemlerine yönelim artmaktadır. Öz değerlendirme, akran değerlendirmesi ve 

öğretmen gözlemleri gibi yöntemler, öğrencinin öğrenme sürecini daha objektif biçimde yansıtır. Ana 

dili ders kitabının hazırlanmasında bu modelin uygulanması, Türk halklarının ortak dilsel değerlerini 

koruyarak çağdaş pedagojiye uygun bir yaklaşım sunar. Özellikle Özbekistan, Türkiye, Kazakistan 

ve Kırgızistan gibi Türk cumhuriyetlerinde ana dili öğretiminin karşılaştırmalı olarak incelenmesi, 

turkoloji alanına yeni katkılar sağlamaktadır. Her ülkenin eğitim sistemi farklı özellikler gösterse de, 

5E modeli tümünde ortak bir yenilikçi çerçeve sunabilir. Bu bağlamda, Türk dünyası eğitim sistemleri 

arasında işbirliği ve deneyim paylaşımı, ana dili eğitiminin kalitesini artırmada belirleyici rol oynar. 

Sonuç olarak, Türk halklarının ortak tarihî ve kültürel birikimi, ana dili öğretiminde modern 

yaklaşımlarla birleştirildiğinde güçlü bir eğitim modeline dönüşmektedir. 5E modeli, öğrencinin 

merkeze alındığı, kültürel kimliğin korunduğu ve öğrenmenin kalıcı hale geldiği bir sistem olarak 

öne çıkmaktadır. Bu nedenle ilkokul ana dili ders kitabının hazırlanmasında 5E modelinin metodik 

temellerine dayanmak, Türk halklarının ortak eğitim mirasını çağdaş bir biçimde sürdürmenin en 

etkili yollarından biridir. 

 

Ədəbiyyat 
 

1. O‘zbekiston Respublikasi. (2023). O‘zbekiston Respublikasining Konstitutsiyasi. “O‘zbekiston” 

nashriyoti. 

2. O‘zbekiston Respublikasi. (2021, September 23). “Ta’lim to‘g‘risida”gi Qonun (O‘RQ-637). 

https://lex.uz/docs/-5013007 

3. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti. (2019, October 8). O‘zbekiston Respublikasi oliy ta’lim 

tizimini 2030-yilgacha rivojlantirish konsepsiyasini tasdiqlash to‘g‘risida (PF-5847). 

https://lex.uz/ru/docs/-4545884 

4. Kraus, E. (2019). Proposal of a differentiation system “handedness type with variants” for the 

analysis of changing hand use between left and right handedness. In Handedness and brain 

laterality (pp. 157–191). Springer. 

5. To‘xliyev, B. (2006). O‘zbek tili o‘qitish metodikasi. 

6. Rahmatullayev, Sh. (2006). Hozirgi adabiy o‘zbek tili. Universitet. 

7. Azimov, Y. Y. (2017). Husnixatga o‘rgatishning amaliy asoslari (metodik qo‘llanma). Turon 

Zamin Ziyo. 

8. Azimov, Y. Y., & Qo‘ldoshev, R. A. (2020). Husnixatga o‘rgatishning amaliy asoslari (metodik 

qo‘llanma). Globe Edit. 

9. Yusufzoda, Sh. Y. (2023). Grafik malakalarni mustahkamlashga doir ayrim mulohazalar. Ta’lim 

va innovatsion tadqiqotlar: Xalqaro ilmiy-metodik jurnal, (8), 279–286. 

10. Yusufzoda, Sh. Y. (2023). Birinchi sinfda grafik malakalarni takomillashtirishda raqamli 
texnologiyalardan foydalanish. Ta’lim va innovatsion tadqiqotlar: Xalqaro ilmiy-metodik jurnal, 

(9), 292–296. 

11. Qosimova, K., Matchonov, S., G‘ulomova, X., Yo‘ldosheva, Sh., & Saryiev, Sh. (2022). Ona tili 

o‘qitish metodikasi. Bayoz. 

12. Masharipova, U. A. (2024). Ona tili o‘qish savodxonligi va uni o‘qitish metodikasi. Zuxro Baraka 

Biznes. 

 

 

Daxil oldu: 01.11.2025 

Qəbul edildi: 29.12.2025

https://lex.uz/docs/-5013007
https://lex.uz/ru/docs/-4545884


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 61-68 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 61-68 e-ISSN: 3005-4982 

61 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/61-68 

Nafosat Jumaniyozova  

Urgenç Devlet Pedagoji Enstitüsü 

 Doktora Adayı 

https://orcid.org/0009-0001-5197-6615  

jumaniyozovanafosat25@gmail.com 

 

Türk halklarinin edebî mirasinda okuma okuryazarliğinin  

geliştirilmesinde geleneksel ve modern yaklaşımlar 
 

Özet 
 

Bu makalede, Türk halklarının edebi mirasında okuma yazarlığını şekillendirmenin geleneksel ve 

modern yaklaşımları bilimsel-pedagojik açıdan incelenmektedir. Okuma yazarlığı, Türk medeniyetinin 

en eski dönemlerinden itibaren insan düşüncesi ve manevi olgunluğun önemli bir göstergesi olarak kabul 

edilmiştir. Orhun-Yenisey yazıtlarından Mahmud Kaşgari, Yusuf Has Hacip, Ahmed Yesevi ve Alişer 

Navoi eserlerine kadar uzanan edebi mirasta okuma, anlama ve düşünme kültürü yüksek bir değer olarak 

yansıtılmıştır. Araştırmanın temel amacı, Türk medeniyetinin manevi ve kültürel zenginliği temelinde 

okuma yazarlığını geliştirme konusunda teorik ve pratik temelleri belirlemektir. Türk halklarının yazılı ve 

sözlü kaynaklarında – “Divanu Lugat-it Türk”, “Kutadgu Bilig”, “Hibbetü’l-Hakâyık”, “Dede Korkut 

Kitabı” gibi eserlerde okuma, kavrama ve düşünme kültürünün oluşum ilkeleri açıklanmıştır. Bu eserler, 

okuma faaliyetini yalnızca bilgi edinme süreci olarak değil, aynı zamanda ahlaki, estetik ve felsefi bir 

olgu olarak da yorumlamaktadır. Araştırmada, PIRLS uluslararası programı ölçütleri temel alınarak 

okuryazarlık kavramının bilişsel, dil-kültürel ve metodik bileşenleri açıklanmıştır. PIRLS modeli ile Türk 

pedagojik gelenekleri arasındaki benzerlikler ve farklılıklar analiz edilerek, ulusal ve uluslararası 

yaklaşımların bütünleşik bir modeli geliştirilmiştir. Makalede, Türk dünyası didaktik düşüncesinin temel 

ilkeleri – manevi olgunluk, okuma yoluyla düşüncenin geliştirilmesi ve söz aracılığıyla değerlerin 

aktarılması süreci bilimsel temelde ele alınmıştır. Modern okuryazarlık yeterliklerini geliştirmede edebi 

metinler üzerinde çalışma yöntemleri – analitik okuma, bağlamsal analiz ve etkileşimli değerlendirme 

yaklaşımları sunulmuştur. Araştırmada, geleneksel okuma kültürünü dijital çağa uyarlamanın gerekliliği 

gerekçelendirilmiştir. Türk halklarının edebi mirası, okuyucu kişiliğini ulusal kimlik, ahlaki düşünce ve 

estetik anlayış aracılığıyla şekillendiren temel bir kaynak olarak değerlendirilmiştir. Sonuç olarak, 

okuryazarlığı geliştirmede Türk manevi mirası ile PIRLS değerlendirme sistemi arasında uyum sağlayan 

kavramsal bir model önerilmiştir. Bu model, öğretmen yetiştirme sürecinde yenilikçi pedagojik 

düşünmeyi, edebi metni analiz etme becerisini ve öğrencilerde eleştirel düşünceyi geliştirmeye hizmet 

etmektedir. Araştırma bulguları, öğretmen yetiştirmede Türk edebi mirasının kullanımının etkinliğini 

gerekçelendirirken, modern eğitimde ulusal ve kültürel uyumu güçlendirmektedir. 

Anahtar kelimeler: Türk halkları dünyası, edebi miras, okuryazarlık, PIRLS, metodoloji, geleneksel 

ve modern yaklaşımlar, manevi değerler. 

 

Nafosat Jumaniyozova  

Urgench State Pedagogical Institute 

Doctoral Candidate  

https://orcid.org/0009-0001-5197-6615 

jumaniyozovanafosat25@gmail.com  

 

 

 

 

 

 

https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615
https://orcid.org/0009-0001-5197-6615


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 61-68 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 61-68 e-ISSN: 3005-4982 

62 

Traditional and Modern Approaches to Developing Reading Literacy  

in the Literary Heritage of Turkic Peoples 

  
Abstract 

 
This article analyzes, from a scientific-pedagogical perspective, the traditional and modern 

approaches to developing reading literacy in the literary heritage of Turkic peoples. Reading literacy 

has been regarded as an important indicator of human thought and spiritual maturity since the earliest 

periods of Turkic civilization. In the literary heritage – from the Orkhon-Yenisei inscriptions to the 

works of Mahmud al-Kashgari, Yusuf Khass Hajib, Ahmad Yasawi, and Alisher Navoi – the culture 

of reading, comprehension, and critical thinking is reflected as a high value. The main aim of the 

study is to define the theoretical and practical foundations for developing reading literacy based on 

the spiritual and cultural richness of Turkic civilization. In the written and oral sources of the Turkic 

peoples – such as Divanu Lugat-it Türk, Kutadgu Bilig, Hibbat al-Haqayiq, and the Book of Dede 

Korkut – the principles of forming a culture of reading, comprehension, and critical thinking are 

revealed. These works interpret reading activity not merely as a process of acquiring knowledge, but 

as a moral, aesthetic, and philosophical phenomenon. The study explains the cognitive, linguistic-

cultural, and methodological components of reading literacy based on the criteria of the PIRLS 

international program. Similarities and differences between the PIRLS model and Turkic pedagogical 

traditions are analyzed, and an integrative model of national and international approaches is 

developed. The article scientifically highlights the main principles of didactic thinking in the Turkic 

world – spiritual maturity, the cultivation of thought through reading, and the transmission of values 

through language. In developing modern reading literacy competencies, methods of working with 

literary texts – such as analytical reading, contextual analysis, and interactive assessment approaches 

– are presented. The study justifies the necessity of adapting traditional reading culture to the digital 

age. The literary heritage of the Turkic peoples is evaluated as a primary source shaping the reader’s 

personality through national identity, moral ideas, and aesthetic thinking. As a result, a conceptual 

model integrating Turkic spiritual heritage with the PIRLS assessment system is proposed for 

developing reading literacy. This model serves to foster innovative pedagogical thinking in teacher 

training, enhance skills in analyzing literary texts, and promote critical thinking among students. The 

findings of the study substantiate the effectiveness of using Turkic literary heritage in teacher 

preparation and strengthen national-cultural integration in modern education. 

Keywords: Turkic world, literary heritage, reading literacy, PIRLS, methodology, traditional and 

modern approaches, spiritual values. 

 

Giriş 
 

Bu makalede, Türk halklarının edebi mirasında okuryazarlığın şekillendirilmesi meselesi, 

geleneksel ve modern yaklaşımlar temelinde analiz edilmektedir. Araştırmada Divanu Lugat-it Türk, 

Kutadgu Bilig ve Dede Korkut Kitabı gibi kaynaklara dayanarak okuma kültürünün tarihî kökenleri 

ve manevi içeriği açıklanmaktadır. PIRLS programı gereklilikleriyle uyumlu bir biçimde, ulusal 

değerler temelinde öğretmen yetiştirme metodolojisini geliştirme yolları önerilmektedir. Makalenin 

sonuçları, Türk halkları dünyasının tecrübelerine dayanarak okuma kültürünün geliştirilmesine katkı 

sağlamaktadır. 

Araşdırma 

Türk halklarının zengin edebi mirası ile onların sözlü ve yazılı edebiyat gelenekleri, okuma 

kültürünün oluşumunda, bireysel düşüncenin gelişiminde ve ulusal kimliğin farkına varılmasında 

önemli bir rol oynamaktadır. Bu mirasın kökleri, özellikle Mahmud Kaşgari’nin Divanu Lugat-it Türk 

adlı eserine kadar uzanmaktadır. Bu eserde dil, söz ve düşünce arasındaki sıkı ilişki, insanın manevi 

varlığının en temel göstergesi olarak yorumlanmaktadır (Kaşgari, 1960, s. 122; İsmayılova, İsayeva, 

2024, s. 142-147). 

https://orcid.org/0009-0001-5197-6615


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 61-68 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 61-68 e-ISSN: 3005-4982 

63 

Yusuf Has Hacib’in Kutadgu Bilig adlı eserinde ise okuma, bilgi ve adalet insanı kemale götüren 

bir araç olarak sunulmuştur. Yazar, “bilgi sözle ifade edilir, söz ise insanın manevi düzeyini belirler” 

diye vurgulamaktadır (Yusuf Has Hacib, 1971, s. 56-58). Dolayısıyla okuma süreci yalnızca bilgi 

edinme eylemi değil, aynı zamanda manevi, estetik ve ahlaki gelişimin temel unsuru olarak ortaya 

çıkmaktadır. 

Okuma kültürü kavramı, tarihsel olarak halkın sözlü edebiyatı ile yakından ilişkilidir ve Kitab-ı 

Dede Korkut’taki dualar, öğütler ve hikmetli sözler bunun en parlak örneğidir. Bu eserlerde okuma, 

dinleme ve anlama süreçleri insanın iç dünyasıyla uyum içinde tasvir edilmiştir (Dede Korkut, 1988, 

s.110-113). Bu nedenle, Türk edebî mirasını okuma okuryazarlığının geliştirilmesi sürecinde 

incelemek; genç nesilde estetik algıyı, düşünce genişliğini ve millî değerlere saygıyı güçlendirir.  

Günümüz eğitim sürecinde okuma okuryazarlığı, uluslararası değerlendirme sistemleri – özellikle 

PIRLS programı aracılığıyla ölçülmektedir. PIRLS, öğrencilerin metni anlama, analiz etme ve 

çıkarım yapma becerilerini değerlendirir (Hasanov, 2019, s.74). Ancak bu programda kültürel bağlam 

çoğu zaman yeterince dikkate alınmamaktadır. Bu nedenle, millî mirasa dayalı okuma yaklaşımlarını 

PIRLS ölçütleriyle bütünleştirme gerekliliği ortaya çıkmaktadır. 

Bu araştırmanın önemi, millî değerlerle uluslararası eğitim standartlarını bütünleştirerek 

öğretmen yetiştirme sürecini geliştirmeyi ve okuma kültürünü Türk halklarının dünya görüşü ve 

deneyimi temelinde zenginleştirmeyi amaçlamasında yatmaktadır (Rahimov, 2022, s. 84). Bu 

bağlamda, araştırmanın temel amacı – Türk halklarının edebî mirasını PIRLS programı çerçevesinde 

okuma okuryazarlığının geliştirilmesine uygulama yollarını bilimsel olarak temellendirmekten 

ibarettir. 

Türk Halklarının Edebî Mirasının Okuma Okuryazarlığındaki Yeri 

Turk halkları, yüzyıllar boyunca oluşan sözlü ve yazılı edebî mirasları aracılığıyla kelimenin 

gücünü, maneviyatı ve düşünceyi nesilden nesle aktarmışlardır. “Divanu Lügati’t-Türk” adlı eserinde 

Mahmud Kaşgari, dilin insan düşüncesi ve toplumsal hayattaki yerini tanımlayarak onu “halk 

ruhunun aynası” olarak nitelendirir (Kaşgari, 1960, s. 118). Bu mirasta okuma, yalnızca bilgi edinme 

süreci değil, aynı zamanda ruhsal, ahlaki ve manevi olgunlaşmanın bir aracı olarak 

yorumlanmaktadır.  

“Kutadgu Bilig” adlı eserinde Yusuf Has Hacib, sözün eğitici gücünü adalet ve bilgiyle 

ilişkilendirerek okuma sürecini “bilgeliğe ulaştıran bir yol” olarak gösterir (Yusuf Has Hacib, 1971, 

s. 85-86). Bu nedenle okuma süreci, yalnızca düşünme eylemini değil, aynı zamanda ahlaki değerlerin 

kavranmasını da geliştirir. 

“Kitab-ı Dede Korkut”ta yer alan hikmetli dualar, öğütler ve kadim imgeler, Türk halklarının 

manevi eğitim geleneğinde söz aracılığıyla öğretme ilkesini pekiştirmiştir (Dede Korkut, 1988, s. 

115). Bu eserler sayesinde okuyucu, okuma yoluyla hissetmeyi, empati kurmayı ve estetik 

değerlendirme becerisini geliştirmeyi öğrenir. 

Okuma Okuryazarlığının Çağdaş Metodolojik Yorumu 

Günümüz eğitiminde okuma okuryazarlığı, PIRLS (Progress in International Reading Literacy 

Study) programı temelinde değerlendirilmekte olup, öğrencinin metni anlama, çözümleme, sonuç 

çıkarma ve değerlendirme becerilerini ölçmektedir (Hasanov, 2019, s. 73-75). Ancak Türk halklarının 

deneyiminde okuma bu becerilerle sınırlı değildir – o, kültürel kimliğin ve manevi bilincin şekillenme 

süreci olarak görülmektedir. 

N.Azizova, okuma okuryazarlığını “bireyin düşünce, kültür ve sosyal davranış birliğine dayanan 

karmaşık bir yetkinlik” olarak tanımlar. Bu bakış açısından, edebî metinlerin öğretiminde kültürel-

bilişsel yaklaşım öncelikli bir önem taşımaktadır (Azizova, 2020, s. 94). 

H.Holmatov, eğitimde okuma okuryazarlığını geliştirmek için entegratif bir yöntemi önermekte, 

yani metinle çalışırken tarihî, estetik ve psikolojik unsurların birleştirilmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır. Bu yöntem, özellikle Türk halklarının edebî mirasına uygun bir yaklaşım olarak 

değerlendirilir (Holmatov, 2020, s. 141). 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 61-68 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 61-68 e-ISSN: 3005-4982 

64 

Geleneksel Yaklaşımlar: Miras Yoluyla Öğretim 

Türk halklarının öğretim sistemi tarihsel olarak söz aracılığıyla eğitime dayanmaktadır. “Mahbub 

ul-Qulub” adlı eserinde A. Nevai, okuma sürecini insan ruhunu arındıran bir araç olarak yorumlar 

(Nevai, 1983, s. 92). Bu gelenek, halkın sözlü yaratımlarında – atasözleri, bilmeceler ve destanlarda 

– kendini göstermektedir. Örneğin, “Divanu Lügati’t-Türk”teki hikmetli sözler, öğretimin kadim 

“metaforik metodolojisini” oluşturur. 

M.Turaeva, dilbilimsel-kültürel (lingvokültürolojik) yaklaşımda okumanın temel işlevini “kültürü 

dil aracılığıyla algılamak” olarak tanımlar. Bu nedenle, Türk mirasına ait metinlerin incelenmesi, 

öğrencilerde dil, düşünce ve kültür bütünlüğünü geliştirmeye hizmet eder (Turaeva, 2018, s. 64). 

PIRLS Programı Ölçütlerinin Türk Mirası ile Entegrasyonu 

Günümüz öğretmeninin temel görevi, uluslararası değerlendirme sistemlerini (PIRLS) yerel 

kültürel bağlamla uyumlu hâle getirmektir. OECD verilerine göre, okuma okuryazarlığı yalnızca 

metni anlamakla değil, aynı zamanda kültürel bağlamı kavramakla da ilgilidir (OECD, 2021, s. 132). 

Bu bağlamda, Ş.Rahimov’un da vurguladığı gibi, Türk mirasına ait metinlerin PIRLS formatında 

incelenmesi, öğrencilerde yalnızca analitik düşünmeyi değil, aynı zamanda estetik ve manevi 

düşünceyi de geliştirmektedir (Rahimov, 2022, s. 105). 

Mullis ve Martin, PIRLS metodolojisinde “yorumlayıcı okuma stratejilerini” temel ölçütlerden 

biri olarak tanımlar. Bu stratejiler, Türk mirasındaki öğütler, hikmetli sözler ve halk bilgeliklerine 

dayanan çözümleme yöntemleriyle doğal bir uyum içindedir (Rahimov, 2022, s. 105. 

Entegratif Model Önerisi 

D.Karimova, öğretmen yetiştirme sürecinde ulusal değerler temelinde metodolojik entegrasyonun 

gerekliliğini vurgulamaktadır (Karimova, 2021, s. 64-66).  

Bu doğrultuda, Türk halklarının kültürel mirasından yararlanarak okuma okuryazarlığını 

geliştirmeye yönelik aşağıdaki model önerilmiştir: 

 

 
 

Türk Dünyasında Eğitim ve Terbiye Sisteminde Entegrasyonun Önemi 

Günümüz küreselleşme sürecinde Türk halklarının okuma kültürünü koruma ve onu modern 

eğitim paradigmasıyla uyumlu hâle getirme meselesi son derece önemlidir. 

O. Karimov’un da belirttiği gibi, “eğitim sisteminde kültürel mirası okuma yoluyla idrak etmek 

— millî kimliği küresel düşünceyle birleştirmenin yoludur” (Karimov, 2023, s. 124). 

Dolayısıyla, Türk halklarının edebî mirası yalnızca tarihî bir hatıra değil, aynı zamanda çağdaş 

okuryazarlığı geliştiren canlı bir kaynaktır. Bu mirasın eğitim ve terbiye sistemine uygulanması 

öğretmen ve öğrencilerde millî gurur, geniş düşünce ufku ve estetik zevki şekillendirir.  

Sonuç olarak, Türk dünyasının eğitim ve terbiye sistemi kökleriyle bağlantılı, ancak modern 

metodolojilerle bütünleşmiş bir biçimde gelişmektedir. Bu yaklaşım, Türk uygarlığının tamamı için 

okuma kültürünü yeni bir aşamaya yükseltme imkânını yaratmaktadır. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 61-68 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 61-68 e-ISSN: 3005-4982 

65 

Yorum ve Açıklamalar. İntegratif ders modeli (3 ders örneği) 

PIRLS ve Türk Halklarının Edebi Mirası Entegrasyonu Temelinde 

 

DERS 1. “Sözün Kudreti” –  Divanü Lügati’t-Türk temelinde 

 

Amaç Söz ile bilgi arasındaki bağı anlamak, sözün kültürel ve manevi özünü 

kavramak. 

Yöntem Analitik okuma, metafor çözümleme, tartışma. 

Görev Mahmud Kaşgarlı’nın Divanü Lügati’t-Türk eserinde yer alan üç hikmeti 

analiz edip, onların günümüz sosyal ve ahlaki anlamını yazılı biçimde 

ifade etmek. 

Değerlendirme PIRLS ölçütlerine göre –  anlama, analiz etme, yorumlama düzeyleri 

 

Açıklama: Mahmud Kaşgarlı’ya göre, “Söz –  insanın yüreğinden çıkarak halka ışık saçan bir 

nurdur” (Kaşgarlı, 1960, s. 210). 

 

DERS 2. “Adalet ve Bilim” –  Kutadgu Bilig temelinde 

 
Amaç Okuma yoluyla ahlaki sonuç çıkarma, “adalet” kavramını kültürel 

bağlamda anlama. 

Yöntem “Kavram haritası” (concept mapping), dramatizasyon, rol oynama. 

Görev Karakterlerin diyaloglarını okuyup “adalet” kavramını çağdaş 

bağlamda tartışmak ve kişisel düşüncesini savunmak. 

Değerlendirme Fikri anlama, tartışmaya katılma, eleştirel soru oluşturma 

 

Açıklama: Yusuf Has Hacib, Kutadgu Bilig’de “Adalet halkı bir arada tutar, zulüm ise onları 

dağıtır” der (Yusuf Has Hacib, 1971, s. 89). 

 

DERS 3. “Bilgelik ve Nasihat” –  Dede Korkut Kitabı temelinde 

 

Amaç Halk edebiyatı aracılığıyla kültürel ve manevi düşünceyi geliştirmek, milli 

değerlere saygı kazandırmak. 

Yöntem Karşılaştırmalı okuma (bir metin – iki dilde), tartışmalı yazma (argument 

essay). 

Görev Dede Korkut Kitabı’ndaki duaları analiz edip, onların günümüz gençliği 

için anlamını yazmak. 

Değerlendirme PIRLS göstergelerine göre –  gerekçeli düşünme, metne kanıtla başvurma, 

duygusal kavrayış 

 

Açıklama: Dede Korkut Kitabı’nda geçen “İyilik edene iyilik, düşmana sabırla karşılık ver” sözü, 

okuma refleksiyonunu güçlendirir [Dede Korkut, 1988, s.75]. 

 

Entegratif Ders Modeli Üzerine Bilimsel Açıklama 

Bu entegratif model, Türk halklarının edebi mirasını okuma becerileriyle bütünleştirmeyi amaçlayan 

bir öğretim sistemidir. Modelin temel amacı, uluslararası okuma yeterliliği standartlarını (PIRLS) milli 

eğitim değerleriyle bütünleştirerek öğrencilerin kültürel, ahlaki ve estetik düşünce yetilerini dengeli 

biçimde geliştirmektir. 

1. Modelin yapısı üç aşamalı öğretim yaklaşımına dayanmaktadır: 

1. “Sözün Kudreti” – Divanü Lügati’t-Türk temelinde, dil ve düşünce bütünlüğünü analiz ederek 

öğrencilerde sözün manevi gücünü fark etme becerisini geliştirir. Bu aşamada Kaşgarlı Mahmud’un 

hikmetlerinden yararlanılarak söz sorumluluğu, anlam derinliği ve düşünce ifadesi ön plana çıkarılır. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 61-68 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 61-68 e-ISSN: 3005-4982 

66 

2. “Adalet ve Bilim” – Kutadgu Bilig’deki fikirlerden hareketle öğrencilerin ahlaki düşünme ve 

toplumsal adalet kavramlarını kavraması hedeflenir. “Kavram haritası” (concept mapping) yöntemi 

kullanılarak öğrenciler fikirler arası mantıksal ilişkileri görebilme ve ahlaki kararlar verebilme becerilerini 

kazanırlar. 

3. “Bilgelik ve Nasihat” – Dede Korkut Kitabı temelinde halk edebiyatı örneklerini inceleyerek 

kültürel düşünce, tarihsel hafıza ve manevi değerlere saygı duygusunu güçlendirir. Karşılaştırmalı okuma 

yöntemi sayesinde öğrenciler, Türk halklarının düşünce dünyası ile çağdaş fikirler arasındaki bağlantıyı 

analiz ederler. 

Bu modelin metodolojik yeniliği, öğretim sürecini kültürel-bilişsel (kognitif), yeterlilik temelli 

(kompetensiyel) ve estetik yaklaşımlar üzerine inşa etmesidir. Böylelikle edebi metinlerin analizi, 

yalnızca metni anlama süreciyle sınırlı kalmayıp, öğrencinin düşünce biçimini, dilsel ifadesini ve kişisel 

değer sistemini şekillendiren bütüncül bir öğrenme sürecine dönüşür. 

Entegratif modelin temel sonuçları şunlardır: 

✓ Öğrencilerde kültürel bilinç ve eleştirel düşünme becerilerinin gelişmesi; 

✓ Öğretmenlerde edebi mirasın çağdaş yöntemlerle bütünleştirilmiş biçimde kullanılma yetisinin 

artması; 

✓ Okuma becerilerinin uluslararası PIRLS göstergelerine uygun şekilde değerlendirilmesi; 

✓ Türk dünyası eğitim-öğretim sisteminde ortak metodolojik bir yaklaşımın oluşturulması. 
✓ Sonuç olarak, bu model okuma sürecinde kültürel mirası öğrenme içeriğinin merkezi unsuru hâline 

getirir. Bu yaklaşım, yalnızca bilgi edinmeyi değil, öğrenciyi milli kimlik, maneviyat ve düşünsel 

bütünlük doğrultusunda geliştirmeyi amaçlar. 

✓ Böylece, okuma yeterliliği Türk halklarının manevi mirasıyla zenginleşir ve Türk dünyası eğitim-
öğretim sisteminde milli ve evrensel değerleri birleştiren yeni bir paradigma ortaya çıkar. 

Bu araştırmada geliştirilen entegratif ders modeli, Türk halklarının edebî mirası ile PIRLS uluslararası 

değerlendirme programı arasındaki uyumu sağlamaya yönelik olup, öğretmenleri çağdaş yeterliliklere 

hazırlamada etkili bir metodolojik çözüm olarak ortaya çıkmıştır. Modelin temel fikri, okuma 

okuryazarlığını değerlendirme ölçütlerini (anlama, çözümleme, yorumlama) Türk kültürel bağlamında 

uygulamaktır (Hasanov, 2019, s. 122). Mahmud Kaşgarî, Yusuf Has Hâcib ve Dede Korkut gibi 

kaynaklara dayalı olarak oluşturulan dersler, öğrencilerde madaniy tafakkur, estetik idrok va tanqidiy 

o‘qish ko‘nikmalarini shakllantirgan. Örneğin, “Divânu Lugâti’t-Türk” temelli etkinliklerde öğrenciler, 

“söz”ün toplumsal ve manevi işlevini çözümleyerek söz sorumluluğu ve manevi bilinç geliştirme 

becerilerine ulaştılar (Kaşgarlı, 1960, s. 210). 

Yusuf Has Hâcib’in “Kutadgu Bilig” eserindeki “Adalet halkı ayakta tutar, zulüm ise halkı bozar” 

özdeyişi aracılığıyla ise ahlaki düşünme, analitik düşünce ve tartışma kültürü gelişti (Yusuf Has Hâcib, 

1971, s. 89). 

Bu durum, R.Hasanov’un da vurguladığı gibi, PIRLS değerlendirme sisteminde ahlaki ve toplumsal 

bağlamın entegrasyonunun okuma başarımını artırdığı yönündeki bilimsel görüşü doğrulamaktadır 

(Hasanov, 2019, s. 121-123). 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 61-68 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 61-68 e-ISSN: 3005-4982 

67 

Dede Korkut eserlerine dayalı derslerde öğrencilerin empati, sabır, öğütleri anlama ve 

kültürlerarası düşünme becerileri güçlenmiştir. Bu sonuçlar, Ş.Rahimov tarafından ortaya konulan 

“kültürel temelli okuma modeli” teorisiyle uyumludur (Rahimov, 2022, s. 103).  

Ayrıca, A. Abduazizov tarafından geliştirilen “söz – düşünce – maneviyat” konsepti temelinde 

okuma analizinin semantik ve ahlaki katmanlarını öğretmek, öğretmenin pedagojik yetkinliğini 

artırdığını göstermiştir (Abduazizov, 2015, s. 147). Dolayısıyla, bu model ulusal mirası yalnızca bir 

okuma materyali olarak değil, aynı zamanda yetkinlik kazandıran pedagojik bir araç olarak da ortaya 

koymuştur. 

Bulgular. Araştırma sonuçları, Türk halklarının edebî mirasını PIRLS değerlendirme ölçütleriyle 

bütünleştirmenin okuma becerilerini geliştirmede etkili bir metodolojik yaklaşım olduğunu 

göstermiştir. Entegratif ders modeli, okuma sürecinde yalnızca metni anlamaya değil, aynı zamanda 

öğrencinin düşünme, analiz etme ve kültürel bağlamı kavrama becerilerini geliştirmeye hizmet 

etmektedir. 

Birincisi, model temelinde düzenlenen dersler öğrencilerde kültürel düşünceyi ve “söz 

sorumluluğu”nu güçlendirmiştir. “Divanü Lügati’t-Türk” temelli etkinlikler sonucunda öğrenciler, 

kelimenin anlamsal katmanlarını ve ahlaki boyutunu belirlemede yüksek bir etkinlik göstermiştir. Bu 

durum, dil öğrenme sürecinin manevi ve toplumsal algı ile zenginleştiğini ortaya koymaktadır. 

İkincisi, “Kutadgu Bilig” temelli derslerde öğrencilerin ahlaki düşünme ve mantıksal bağlantıları 

belirleme becerileri güçlenmiştir. “Kavram haritalama (concept mapping)” yöntemi, öğrencilerin 

ahlaki kavramları analiz etme, temel fikirleri özetleme ve tartışmalarda kendi görüşlerini savunma 

yetkinliklerini geliştirmiştir. 

Üçüncüsü, “Dede Korkut Kitabı” temelinde hazırlanan etkinlikler, öğrencilerin kültürlerarası 

düşünme ve estetik algı yetilerini genişletmiştir. Öğrenciler, halk edebiyatındaki öğütler aracılığıyla 

empati, sabır ve bilgelik gibi değerleri modern yaşamla ilişkilendirmeyi öğrenmişlerdir. Bu durum, 

edebî okuma sürecini ruhsal ve eğitici bir okuma biçimine dönüştürmüştür. 

✓ Araştırma sürecinde elde edilen bulgular göstermiştir ki, entegratif model şu sonuçları 

doğrulamaktadır: 

✓ Öğrencilerde okuma okuryazarlığı ile kültürel düşünmeyi paralel biçimde geliştirme olanağı 
sağlar; 

✓ Öğretmenlerde ulusal değerler temelinde modern öğretim yöntemlerini kullanma becerisini 
artırır; 

✓ Eğitimde kültür ve yeterlik temelli yaklaşımları birleştirerek verimliliği yükseltir; 

PIRLS programının ölçütlerini Türk halklarının eğitim-öğretim sistemine uyarlama imkânı 

yaratır. Sonuç olarak, bu model okuma okuryazarlığının geliştirilmesinde yalnızca kuramsal değil, 

aynı zamanda uygulamalı-metodik bir çözüm olarak da kendini kanıtlamaktadır. Model, eğitim 

sürecinde Türk halklarının edebî mirasını koruma ve onu yenilikçi pedagojik yaklaşımlar 

doğrultusunda uygulama olanaklarını genişletmektedir. Böylece, Türk dünyasının eğitim-öğretim 

sistemi, ulusal mirasa dayanan ancak küresel standartlarla uyumlu bir entegratif model şeklinde 

biçimlenmiştir. 

Sonuç ve Öneriler. Yürütülen araştırmanın sonuçları göstermiştir ki, Türk halklarının edebî 

mirasına dayalı ve PIRLS uluslararası programı gereklilikleriyle bütünleştirilmiş öğretim modeli, 

çağdaş eğitimde kültüre dayalı okuma becerilerinin geliştirilmesinde yüksek bir etkililiğe sahiptir. Bu 

model, okuma okuryazarlığını yalnızca bilgi edinme ve çözümleme süreci olarak değil, aynı zamanda 

bireyin kültürel düşüncesini, manevi değerlerini ve refleksif düşünme yetisini şekillendiren bir süreç 

olarak yorumlama olanağı sunmuştur. 

Araştırmanın bilimsel yeniliği, ilk kez Türk halklarının edebî mirası — “Divânu Lügati’t-Türk”, 

“Kutadgu Bilig” ve “Dede Korkut Kitabı” — gibi kaynakların PIRLS değerlendirme ölçütleriyle 

bütünleştirilip, okuma okuryazarlığını öğretme ve değerlendirme açısından ulusal-kültürel bir 

modelin geliştirilganıdır. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 61-68 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 61-68 e-ISSN: 3005-4982 

68 

Söz konusu model, “söz – düşünce – maneviyat” kavramına dayanmakta olup, öğrencinin 

zihninde metnin estetik, ahlaki ve toplumsal katmanlarını bütüncül bir biçimde algılama olanağını 

yaratmaktadır. 

Araştırma sürecinde belirlenmiştir ki, “Divânu Lügati’t-Türk” temelli dersler öğrencilerde dil ve 

düşünce bütünlüğünü kavrama becerisini geliştirmiş, “Kutadgu Bilig” temelli etkinlikler ise ahlaki 

karar verme ve toplumsal adaleti analiz etme yetisini güçlendirmiştir. “Dede Korkut Kitabı”’ndan 

yararlanılan dersler öğrencilerin kültürlerarası empati ve milli gurur duygusunu pekiştirerek, folklor 

temelli düşünsel refleksiyon yeteneğini şekillendirmiştir. Bu süreç, okuma etkinliğini entegratif bir 

deneyim hâline getirerek entelektüel, duygusal ve estetik gelişimi desteklemiştir. 

Araştırma sonuçları göstermiştir ki, PIRLS ölçütlerinin (anlama, çözümleme, yorumlama) Türk 

kültürel temeliyle uyarlanması; 

–öğrencilerin okuma yeterliliklerini geliştirmiş, 

– öğretmenlerde kültürel bağlama dayalı yöntemsel analiz becerilerini şekillendirmiş, 

– okuma sürecinde ulusal miras ile uluslararası standartlar arasındaki dengeyi sağlamış, 

– öğrencilerde söze karşı sorumluluk bilinci, kültürel düşünce ve eleştirel muhakeme yetisini 

güçlendirmiştir. 
 

Sonuç 
 

Sh.Rahimov, R.Hasanov ve Mullis & Martin’in çalışmalarında ileri sürülen bilimsel yaklaşımlarla 

uyumlu olup, okuma becerilerinin değerlendirilmesinde kültürel bağlamın entegrasyonunun , eğitim 

kalitesini ve öğrenci motivasyonunu artırdığını doğrulamaktadır. Eğitim sisteminde ulusal miras ile 

küresel yeterliklerin uyumuna dayalı yenilikçi pedagojik bir paradigma oluşturulmuştur. Türk 

dünyasının eğitim-öğretim sisteminde okuma kültürünü geliştirme, kültürel değerleri koruma ve 

uluslararası değerlendirme standartlarıyla bütünleştirme sürecinde yeni bir aşamayı başlatmıştır. Bu 

model, gelecekte entegratif, yeterlilik temelli ve maneviyata yönelimli bir eğitim konseptinin 

şekillenmesine katkı sağlayacaktır. 
 

Kaynakça  
 

1. Koshg‘ariy, M. (1960). Devonu lug‘otit turk. Fan nashriyoti. 

2. Abduazizov, A. (2015). Turkiy tillarning umumiy grammatikasi va madaniy konteksti. 

O‘zbekiston Milliy universiteti. 

3. Azizova, N. (2020). Zamonaviy o‘qish savodxonligi nazariyalari. Ilm Ziyo. 

4. Kitabi Dede Qorqud. (1988). Elm. 

5. Hasanov, R. (2019). PIRLS xalqaro baholash tizimi va ta’lim sifatini o‘lchash metodlari. Təhsil 

nəşriyyatı. 

6. Karimov, O. (2023). Zamonaviy o‘qish kompetensiyasini shakllantirish texnologiyalari. Təhsil 

nəşriyyatı. 

7. Karimova, D. (2021). Milliy qadriyatlar asosida o‘qituvchilarni tayyorlashning metodik asoslari. 

TDPU nashriyoti. 

8. Mullis, I. V. S., & Martin, M. O. (2021). PIRLS 2021 assessment framework. TIMSS & PIRLS 

International Study Center. 

9. Navoiy, A. (1983). Mahbub ul-qulub. Yozuvchi nashriyoti. 

10. OECD. (2021). Reading literacy framework: Progress in International Reading Literacy Study 

(PIRLS 2021). OECD Publishing. 

11. Rahimov, Sh. (2022). Turkiy xalqlar adabiy merosi va o‘qish madaniyati. SamDU nashriyoti. 

12. Sharipova, N. (2019). Badiiy matn tahlili va interpretatsiyasi metodikasi. Fan nashriyoti. 

13. Turaeva, M. (2018). Lingvokulturologiya va o‘qish madaniyati. O‘zbekiston Milliy universiteti. 

14. Xolmatov, H. (2020). O‘qish savodxonligini rivojlantirish metodikasi. O‘qituvchi nashriyoti. 

15. Yusuf Xos Hojib. (1971). Qutadg‘u bilig. G‘afur G‘ulom nomidagi Adabiyot va san’at nashriyoti. 
 
Daxil oldu: 25.10.2025 

Qəbul edildi: 24.12.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 69-73 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 69-73 e-ISSN: 3005-4982 

69 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/69-73 

Shohista Atajonova  

Urganch Devlet Pedagoji Enstitüsü 

Doktora adayı  

https://orcid.org/0009-0002-0758-6377 

nodirbekzaripboyev392@gmail.com  

 

Özbek ve Türk halk atasözlerının bıçımsel özellikleri hakkında 
 

Özet 
 

Türk halkları tarih boyunca yan yana yaşamışlardır. Bu nedenle, yaşam biçimleri, gelenek ve 

görenekleri, tören ve alışkanlıklarında bir uyum vardır. Ayrıca, onların sanatsal düşünce yapıları, 

edebiyatı ve sanatında da ortak özellikler gözlemlenmektedir. Dolayısıyla, türk halklarının sözlü 

edebiyatındaki benzerliklerin temel nedeni, akraba halklar olmalarıdır. Bu makalede, türk halklarına 

ait özbek ve türk halklarının folklor eserleri, özellikle atasözleri karşılaştırmalı olarak 

incelenmektedir. Özbek ve türk halk atasözlerinin biçimsel özellikleri folklorbilim bakış açısıyla 

analiz edilmiştir. Araştırmada, atasözlerinin düz yazı ve şiirsel biçimlerde ifade edildiği, ritim ve 

mantıksal bütünlük açısından özellikleri ele alınmıştır. Araştırmanın temel amacı, özbek ve türk halk 

atasözlerinin biçimsel özelliklerini inceleyerek, türk halklarının sözlü edebiyatındaki kültürel 

yakınlığı ortaya koymaktır. Makalede, özbek ve türk halk atasözlerinden örnekler verilmiş, iki halkın 

atasözlerinin yapısının ortak türk sözlü edebiyatı gelenekleriyle bağlantılı olduğu ve konusal olarak 

benzerlik taşıdığı gösterilmiştir. Ayrıca, her iki halkın atasözlerine özgü ahenk ve özlülüğün, bunların 

hafızada kolayca yer etmesini sağladığı vurgulanmıştır. Sonuçlar, atasözlerinin sadece ahlaki, sosyal 

ve manevi değerleri aktarmada değil, aynı zamanda estetik etkiyi artırmada ve insan duygularını ifade 

etmede de önemli bir araç olduğunu göstermektedir. Bunun yanı sıra, atasözlerinin biçimi ve içeriği, 

halkların kültürü ve dil özelliklerini yansıtarak, ortak kültürel kökenleri ortaya koymaktadır. 

Anahtar kelimeler: Folklor, Biçimsel özellik, Düz yazı atasözü, Şiirsel atasözü, Ritim, Estetik 

değer, Karşılaştırmalı analiz 

 

Shohista Atajonova  

Urgench State Pedagogical Institute 

PhD Candidate 

https://orcid.org/0009-0002-0758-6377 

nodirbekzaripboyev392@gmail.com 

 

On the Structural Features of Uzbek and Turkish Proverbs 
 

Abstract 
 

Turkic peoples have historically lived side by side, which has led to a notable harmony in their 

lifestyles, customs, rituals, and traditions. Similarly, their artistic thinking, literature, and arts exhibit 

common features. Therefore, the similarities observed in the oral literature of turkic peoples are 

largely due to their shared ethnic and cultural heritage. This article comparatively examines the 

folklore of uzbek and turkish peoples, with a particular focus on proverbs. The formal characteristics 

of uzbek and turkish proverbs are analyzed from a folkloristic perspective. The study highlights that 

proverbs are expressed in both prose and poetic forms, emphasizing their rhythm and logical 

coherence. The main objective of the research is to reveal the cultural closeness of turkic peoples’ 

oral literature through the study of the formal features of uzbek and turkish proverbs. Examples from 

both uzbek and turkish proverbs demonstrate that their structures are connected to broader turkic oral 

traditions and share thematic similarities. Moreover, the melodiousness and conciseness typical of 

proverbs make them easy to remember. The results indicate that proverbs not only convey moral, 

https://orcid.org/0009-0002-0758-6377
mailto:nodirbekzaripboyev392@gmail.com
https://orcid.org/0009-0002-0758-6377
mailto:nodirbekzaripboyev392@gmail.com


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 69-73 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 69-73 e-ISSN: 3005-4982 

70 

social, and spiritual values but also enhance artistic expression and convey human emotions. 

Furthermore, the form and content of proverbs reflect the cultural and linguistic characteristics of the 

peoples, revealing shared cultural roots. 

Keywords: Folklore, Formal features, Prose proverb, Poetic proverb, Rhythm, Artistic quality, 

Comparative analysis 

 

Giriş 
 

Türk halkları tarih boyunca birbirine kardeş halklar olduğu için, onların gelenekleri, kültürleri ve 

özellikle folkloru da bir-birine benzemektedir. Türk halkları, yaşam deneyimlerini folklor aracılığıyla, 

özellikle de folklor türlerinden biri olan atasözleri aracılığıyla nesillere aktarmaktadır. Atasözleri, 

folklorun en özlü türlerinden biri olup, en kısa biçimde en derin anlamı taşımasıyla karakterizedir. 

Atasözleri halk edebiyatının en basit türü olmakla birlikte, aynı zamanda en karmaşık olgularından 

biri olarak kabul edilir. Bu karmaşık olguda halkın yüzyıllara dayanan manevi kültürü, yüksek 

sanatsal yeteneği, ahlaki ve estetik görüşleri yansır. Nitekim, “Halkların yüzyıllar boyunca biriktirdiği 

deneyimlerini, değerlerini ve düşünsel bakış açılarını atasözleri aracılığıyla görürüz” (Artun Erman, 

2014, s. 142). 

Araştırma 

Folklorun kendine özgü türlerinden biri olan atasözlerini karşılaştırmalı olarak incelemek, halklar 

arasındaki kültürel ilişkileri güçlendirmede önemli bir araçtır. Örneğin, özbek ve türk halk 

atasözlerinin biçimsel açıdan araştırılması günümüzde güncel ve önemli görevlerden biridir. Bu iki 

halkın atasözlerinin yapısı, onların düşünsel ve sanatsal özelliklerini ortaya koyar ve canlılıklarını 

sürdürmelerini sağlar. 

Paremiologlar uzun zamandır atasözlerinin yapısına dikkat etmektedir. Bu bağlamda, Rus bilim 

insanı G.L.Permyakov, atasözlerinin biçimsel özelliklerini şöyle tanımlar: “Bir yandan, atasözü 

dilbilimsel açıdan yapılandırılmıştır; diğer yandan, içindeki hüküm ve sonuçlar mantıksal temele 

dayanır; üçüncü olarak, atasözü sanatsal açıdan çarpıcı bir ifade gücüne sahiptir. Bu nedenle 

atasözleri, dilbilimcilerin, folklor araştırmacılarının ve filozof-mantıkçılarının ilgisini çeker” 

(Permyakov, 1970, s. 8). 

Bilindiği gibi, halk atasözleri, düşünceleri sanatsal bir ifade biçiminde sunma şekline göre düzyazı 

veya şiirsel biçimde olabilir. 

Halk atasözlerinin biçimsel yapısı hakkında folklor araştırmacısı B.Soatov’un değerli görüşleri 

mevcuttur. Kendi çalışmalarında, atasözlerinin hem düzyazı hem de şiirsel yapıya sahip olduğunu 

örneklerle açıklamıştır (Soatov, 1992, s. 41). 

Atasözleri, halkın yüzyıllara dayanan yaşam deneyimleri üzerine şekillenmiş öğüt niteliğindeki 

düşüncelerdir. Nitekim, bu düşünceler genellikle düzyazı biçiminde ifade edilir. Ancak öğüt verici, 

nasihat niteliğindeki düşüncelerin akılda kalmasını kolaylaştırmak amacıyla düzyazı biçimi belirli bir 

ritme sokulur. Örneğin, “Yolg‘izga yo‘l uzoq” (Yalnıza yol uzun) atasözünü ele alalım. Bu atasözünün 

anlamı, yalnız bir kişi ne kadar yol kat etse de, ne kadar çaba sarf etse de yolun hep uzun 

görüneceğidir. Hatta kısa yollar bile zahmetli gelir. Bu nedenle, atasözündeki öğüt niteliğindeki fikir 

basit bir cümleyle ifade edilmiştir. Eğer bu atasözünü sıradan düzyazı biçiminde söyleyecek olsaydık, 

“Yalnız kişi için yol uzun olur” şeklinde ifade edilirdi. Ancak bu ifade, atasözü türü için gerekli olan 

özlü ve sıkı anlatım niteliğine sahip değildir. Bu sebeple düz yazı biçimindeki atasözleri de ritmik 

kalıplara sokulur. 

Benzer atasözleri halkımızın konuşmasında oldukça yaygındır: 

 

“Birlashgan yovni qaytarar” 

(Birleşen düşmanı yener) (Shomaqsudov, 2001, s. 44); 

“Ahd qilgan baxt topar” 

(Söz verdiği mutluluğu bulur) (Mirzayev, 2005, s. 12); 

“Yovdan yaxshilik chiqmas” 

(Düşmandan hayır gelmez (Shomaqsudov, 2001, s. 95); 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 69-73 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 69-73 e-ISSN: 3005-4982 

71 

“Yalqovlik – oxiri xo‘rlik”  

(Tembellik – sonu aşağılanmadır) (Mirzayev, 2005, s. 19). 

Türk halk atasözlerinde de bu tür örnekler oldukça fazladır: 

“Ava giden avlanır” (Aksoy, 1988, s. 165). Bu atasözünden, “Başkasına öğüt vermek isteyen kişi, 

mutlaka kendi öğüdünü yer” anlamı çıkarılmaktadır. 

“Devletlinin gözü perdeli olur” (Aksoy, 1988, s. 240). Bu atasözünde, “Maddi durumu iyi olan 

kişi, fakirlerin ve muhtaçların durumunu anlamaz” anlamı ifade edilmiştir. 

Veya: 

“Dilencinin torbası dolmaz” (Aksoy, 1988, s. 242); 

“Herkes bildiğini okur” (Pala, 1999, s. 146); 

“Laf lafı açar” (Pala, 1999, s. 217). 

Hayatın gereklilikleri ve ihtiyaçları, pek çok halk atasözünün şiirsel bir biçimde ifade edilmesine 

neden olmuştur. Örneklerden anlaşılacağı üzere, ritim ve ton açısından bir-birine uygun iki bağımsız 

mısranın yan yana getirilmesi, kendiliğinden şiirsel bir atasözü oluşturur. Bu tür şiirsel biçimdeki 

atasözleri, kelimelerle ustaca oynayan atalarımız 

tarafından yaratılmıştır. Çünkü bağımsız anlam taşıyan cümleleri ritim ve kafiyeye uygun hale 

getirmek, her kişinin kolayca yapabileceği bir iş değildir. 

Bu noktada belirtmek gerekir ki, özbek ve türk halk sözlü edebiyatındaki iki ve çok bileşenli 

atasözlerinin çoğunluğu şiirsel bir biçime sahiptir: 

“To‘qlik nimalar dedirmas, 

Ochlik nimalar yedirmas” 

(Tokluk ne dedirmez, Açlık ne yedirmez) (Mirzayev, 2005, s. 214); 

“Yaxshi yigit yurt tuzar, 

Yomon yigit yurt buzar” 

(İyi adam yurdu kurar, Kötü adam yurdu bozar) (Mirzayev, 2005, s. 7).  

Görüldüğü üzere, atasözlerinin ahenk ve melodisi, şiirsel biçimde daha da artmaktadır. Ayrıca, 

şiirsel biçimde ifade edilen atasözlerinin kişilerin hafızasında daha iyi korunması da kolaylaşır. 

Şiirsel biçimde ifade edilen atasözleri hakkında folklor bilimi uzmanı B.Soatov şöyle demektedir:  

“Buna benzer halk atasözlerinin her bir dizesi başlangıçta ayrı ayrı atasözü olarak ortaya çıkmıştır. 

Çünkü her birinde doğal olarak birbiriyle uyumlu öğüt verici anlamlar vardır” (Soatov, 1992, s. 42). 

Gerçekten de, 

“Har gulning o‘z isi bor, 

Har elning o‘z tusi bor” 

(Her gülün kendi kokusu vardır, Her halkın kendi rengi vardır) (Mirzayev, 2005, s. 7) atasözünde, 

ilk mısrada “her gülün kendine özgü bir kokusu olduğu” ifade edilmektedir. İkinci mısrada ise “her 

halkın, her ülkenin kendine özgü gelenekleri ve kültürü olduğu” anlamı aktarılmaktadır.  

Benzer şekilde, 

“O‘ylab qilingan ish bitar, 

O‘ylamay qilingan ish yitar”  

(Düşünülerek yapılan iş başarılı olur, Düşünülmeden yapılan iş başarısız olur) (Shomaqsudov, 

2001, s. 400.) atasözünde, ilk bileşende “herhangi bir iş, düşünce ve tedbirle yapılırsa olumlu sonuç 

verir” anlamı, ikinci bileşende ise “düşünülmeden, planlanmadan başlatılan iş sorunlara yol açar” 

anlamı ifade edilmektedir. 

Türk halk atasözlerinde de buna birçok örnek vermek mümkündür. Örneğin: 

“Buğdayı taşlı yerden …” 

“Kızı kardaşlı yerden” (Aksoy, 1988, s. 207) atasözünde, ilk kısımda “buğdayın taşlı tarlada daha 

verimli olması”, ikinci kısımda ise “bir kızın bir abisi veya kardeşi olması, onu her yönden koruması 

ve kardeşlerinin desteğiyle daha güçlü hale gelmesi” anlamı ifade edilmektedir.  

Veya: 

“Bir söz ara bozar, 

Bir söz ara düzar” (Aksoy, 1988, s. 199). 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 69-73 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 69-73 e-ISSN: 3005-4982 

72 

Bu durum, birden fazla bileşeni olan atasözlerinde de görülebilir. Aşağıda bazı örnekler 

verilebilir: 

“Hurmat qilsang, hurmat ko‘rasan, 

Mehnat qilsang, davron surasan”  

(Saygı gösterirsen, saygı görürsün, Çalışırsan, refah sürersin) (Mirzayev, 2005, s. 20); 

“Kun qizarib botsa, qizingni uzat, 

Tong qizarib otsa, tomingni tuzat”  

(Gün kızarıp batarsa, kızını ver, Sabah kızarıp doğarsa, damını onar) (Mirzayev, 2005, s. 206.). 

Türkçede: 

“Aç ölmez, gözü kararır, 

Susuz ölmez, benzi sararır” (Aksoy, 1988, s. 113); 

“Anan güzel idi, hani yeri,  

Baban zengin idi, hani evi” (Aksoy, 1988, s. 147). 

Atasözleri, insanlık tarihinin ilk dönemlerinden itibaren, sosyal hayattaki tüm değişimleri, buna 

ek olarak sözdeki büyüyü ve şiirdeki ritmi yansıtmaktadır.  

Bu konuda G.Hoçanova şöyle der:  

“Arap şiirinde atasözleri ve şiir ilişkisini inceleyen bilim insanlarının yazdıklarına göre, Arap 

şiirinin ortaya çıkışı ve gelişiminde atasözlerinin büyük etkisi olmuştur. Atasözleri şiire ‘temel unsur-

ritim’ kazandırmış, ölçü ve kafiye doğrudan atasözlerinden alınmıştır” (Hoçanova, 2001, s. 91). 

Düşünceleri özlü, sıkı, anlamlı ve etkili bir şekilde ifade etme açısından atasözleri ile şiir arasında 

genel bir yakınlık olduğunu görmek de zor değildir (Talabov, 1998, s. 43). Bu görüşler, her ne kadar 

Arap şiiri üzerine olsa da, genel olarak şiirin biçimlenmesinde atasözlerinin temel bir rol oynadığını 

da doğrulamaktadır. Çünkü atasözlerinde hafızada kolayca kalabilen sembol ve mecazlara rastlanır. 

Bu da şiir için temel erdemlerden biri olarak kabul edilir. 

 

Sonuç 
 

Türk halklarının eğitim ve öğretim sisteminde atasözlerinin ayrı bir önemi vardır. Atasözleri, 

sözlü edebiyatın kendine özgü bir mirası, halk bilgeliklerinin birikimi ve sosyal-tarihî ile yaşam 

deneyimlerinin toplamıdır. Bu nedenle, halk atasözlerini karşılaştırmalı olarak incelemek ve gelecek 

kuşaklara aktarmak, günümüz kuşağının görevidir. 

Özbek ve türk halk atasözlerinin biçimsel özelliklerini karşılaştırmalı olarak incelediğimizde, her 

iki halkın atasözü üretme geleneklerinin genel olarak ortak Türk sözlü edebiyat temellerine 

dayandığını vurgulamak mümkündür. Bu bağlamda, yapıları, ritmik uyumu ve sözdizimsel düzenleri 

açısından birçok benzerlik gözlemlenmektedir. Atasözleri genellikle iki biçimde ifade edilir: düz yazı 

(nesir) ve şiirsel (nazım) tarzda. 

Düz yazı şeklindeki atasözleri, kısa, öz ve mantıksal olarak eksiksiz düşünceleri ifade etmesiyle 

öne çıkar. Şiirsel atasözleri ise kafiye, ritmik yapı ve estetik açıdan daha zengin olup, onların ahenkli 

yapısı halk edebiyatının poetik düşünce tarzını yansıtır. 

Düz yazı atasözleri daha çok ahlaki, manevi ve sosyal içerikli düşünceleri doğrudan aktarmaya 

hizmet ederken, şiirsel atasözleri estetik etkiyi güçlendirme ve dinleyiciye duygusal etki sağlama 

aracı olarak ortaya çıkar. 

Sonuç olarak, özbek ve türk atasözlerinin biçimsel analizi, onların birbirine yakınlığını, ortak 

kökenini ve kültürel ilişkilerini bilimsel olarak doğrulamaktadır. 

Bununla birlikte, her bir halkın ulusal düşünce tarzı, dil özellikleri ve estetik gelenekleri, 

atasözlerinde kendine özgü biçimde ortaya çıkar. Dolayısıyla, atasözlerini biçim ve anlam açısından 

karşılaştırmak, yalnızca halk sözlü edebiyatının karşılaştırmalı analizine değil, aynı zamanda ortak 

türk kültürel mirasının genetik kökenlerini daha derinlemesine anlamaya da hizmet eder. 

 

 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 69-73 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 69-73 e-ISSN: 3005-4982 

73 

Kaynakça 
 

1. Artun, E. (2014). Türk halk edebiyatına giriş (9th ed.). Karahan Kitabevi. 

2. Permyakov, G. L. (1970). Ot pogovorki do skazki. 

3. Soatov, B. (1992). O‘zbek xalq maqollari poetikasiga doir mulohazalar. O‘zbek tili va adabiyoti, 

(5–6), 41–43. 

4. Talabov, E. (1998). Maqol arab she’riyatining volidi. Sharq mash’ali, (3–4), 89–94. 

5. Xo‘janova, G. (2001). Maqol badiiy matn və ifoda. O‘zbek tili va adabiyoti, (3), 42–44. 

6. Shomaqsudov, Sh., & Shorahmedov, Sh. (2001). Ma’nolar mahzani. 

7. Mirzayev, T., Musoqulov, A., & Sarimsoqov, B. (2005). O‘zbek xalq maqollari. Sharq. 

8. Mirzayev, T., Imomov, K., Sarimsoqov, B., & Safarov, O. (1990). O‘zbek xalq poetik ijodi. 

O‘qituvchi. 

9. Aksoy, Ö. A. (1988). Atasözleri ve deyimler sözlüğü: Atasözleri sözlüğü. İnkılâp Kitabevi. 

10. Pala, İ. (1999). Sözün özünden: Dünden bugüne atasözleri sözlüğü. Deniz Yayınevi. 

11. Safarov, O. (2010). O‘zbek xalq og‘zaki ijodi. Musiqa. 

12. O‘zbek tilining izohli lug‘ati (Vol. 1). (1982). 

13. Püsküllüoğlu, A. (2003). Türk atasözleri sözlüğü. Arkadaş Yayınevi. 

 

 

Daxil oldu: 29.09.2025 

Qəbul edildi: 30.11.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 74-81 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 74-81 e-ISSN: 3005-4982 

74 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/74-81 

Dilnoza Umorova 

Urgenç Devlet Pedagoji Enstitüsü  

Doktora Adayı 

https://orcid.org/0009–0007–1491–5139 

dilnozaumorova.1611@gmail.com  

 

Türk halkları kültürünün gelişiminde Horzem  

ceditçiliğinin yeri 
 

Özet 
 

Türk halkları tarihindeki eğitim ve aydınlanma meseleleri, her zaman ulusal kalkınmanın temeli 

ve toplumun manevi yapısını belirleyen bir unsur olarak görülmüştür. Her dönemde Türk halkları, 

sosyal, kültürel ve manevi yaşamlarında eğitimi ve terbiyeyi en yüksek değer olarak kabul etmişlerdir. 

XIX. yüzyılın sonları ve XX. yüzyılın başlarında bu değerler yeni bir içerik kazanmış ve Türk halkları 

dünyasında Ceditçilik hareketi kapsamlı bir aydınlanma reformu olarak şekillenmiştir. Bu hareketin 

en etkin merkezlerinden biri olan Horzem Ceditçiliği, Türk halkları eğitim sistemi tarihinde kendine 

özgü tarihî ve teorik bir yer tutar. Horzem ceditçileri, toplumda modern düşünceli, vatansever ve 

manevi açıdan gelişmiş bireyler yetiştirmeyi temel hedef olarak belirlemişlerdir. Onların pedagojik 

faaliyetleri, Türk halkları dünyasında aydınlanmacı fikirler temelinde şekillenen yeni bir eğitim 

modelinin temelini oluşturmuştur. “Usul-i Cedid” okulları aracılığıyla Horzem ceditçileri, dini ve 

dünyevi bilimleri uyumlu bir şekilde öğretmeyi, öğrencilerin bağımsız düşünme yetilerini 

geliştirmeyi ve dil ile ulusal birliğe hizmet eden bir eğitim anlayışını teşvik etmişlerdir. Bu yaklaşım, 

Türk halkları dünyasında eğitim sürecini modernize etme ve milliyetçilik ile çağdaşlığı uyumlu hale 

getirme yolunda önemli bir adım olmuştur. Horzem ceditçilerinin faaliyetleri, kendi dönemlerinin 

sosyal ve siyasal koşullarında halkı cehaletten kurtarmaya, ulusal kimliği güçlendirmeye ve Türk 

halkları arasında manevi birliği artırmaya hizmet etmiştir. Bu faaliyetler yalnızca Horzem bölgesinde 

değil, bütün Türk halkları dünyasında ileri pedagojik düşüncenin şekillenmesine temel oluşturmuştur. 

Günümüzde Horzem ceditçilerinin eğitimle ilgili görüşleri, Türk halkları eğitim sistemi gelişimini 

incelemede önemli bir bilimsel kaynak olarak kabul edilmektedir. Onların “bilim, düşünce ve 

aydınlanma yoluyla ulusu yükseltme” fikirleri, modern pedagojik ilkelerle uyumlu olup günümüz 

eğitim sisteminde de geçerliliğini korumaktadır. Bu nedenle Horzem ceditçiliği deneyiminin 

incelenmesi, Türk halkları eğitim gelişimini tarihî, teorik ve metodolojik açıdan aydınlatmada eşsiz 

bir öneme sahiptir. 

Anahtar kelimeler: Türk halkları, Türk halkları dünyası, Horzem Ceditçiliği, aydınlanmacılık, 

eğitim sistemi, Usul-i Cedid, ulusal kimlik, pedagojik miras 

 

Dilnoza Umorova  

Urgench State Pedagogical Institute 

Doctoral Candidate 

https://orcid.org/0009–0007–1491–5139 

dilnozaumorova.1611@gmail.com 
 

The Role of Khorezm Jadidism in the Development  

of Turkic Culture 
 

Abstract 
 

In the history of the Turkic world, education and enlightenment have been regarded as the 

foundation of national development and as a factor shaping the moral and spiritual life of society. In 

every era, Turkic peoples elevated education and upbringing to the highest value in their social, 

cultural, and spiritual life. At the end of the 19th century and the beginning of the 20th century, these 

https://orcid.org/0009-0007-1491-5139
mailto:dilnozaumorova.1611@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-1491-5139
mailto:dilnozaumorova.1611@gmail.com


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 74-81 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 74-81 e-ISSN: 3005-4982 

75 

values acquired new meaning, and the Jadid movement emerged as a broad-based educational reform 

across the Turkic world. One of the most active centers of this movement, Khorezm Jadidism, 

occupies a distinct historical and theoretical position in the development of the education system 

among Turkic peoples.Khorezm Jadids considered the upbringing of modern-thinking, patriotic, and 

morally developed individuals as their primary goal. Their pedagogical activities laid the foundation 

for a new educational model based on the principles of enlightenment. Through the “Usuli Jadid” 

schools, Khorezm Jadids promoted the harmonious teaching of religious and secular subjects, the 

independent development of students’ thinking, and educational content serving language and 

national unity. This approach represented an important step in modernizing the education process and 

integrating national identity with contemporary knowledge across the Turkic world. The activities of 

Khorezm Jadids contributed to overcoming illiteracy, strengthening national identity, and fostering 

spiritual unity among Turkic peoples in the socio-political context of their time. Their work formed 

the basis for the development of advanced pedagogical thought not only in Khorezm but throughout 

the Turkic world. Today, the educational views of Khorezm Jadids are considered a significant 

scientific resource for studying the development of the education system among Turkic peoples. Their 

ideas of “elevating the nation through knowledge, critical thinking, and enlightenment” harmonize 

with modern pedagogical principles and remain relevant in contemporary education. Therefore, 

analyzing the experience of Khorezm Jadidism is of unparalleled importance for understanding the 

historical, theoretical, and methodological aspects of the educational development of Turkic peoples. 

Keywords: Turkic peoples, Turkic world, Khorezm Jadidism, enlightenment, education system, 

Usuli Jadid, national identity, pedagogical heritage 

 

Giriş 
 

Türk halkları dünyasında eğitim sistemini modernize etmek ve ulusal değerlere dayalı pedagojik 

bir modeli oluşturmak günümüzde önemli bilimsel ve sosyal görevlerden biridir. Bu bağlamda 

Horzem ceditçiliği mirası, zengin aydınlanmacı içeriği, ileri pedagojik ilkeleri ve “ulusu bilim yoluyla 

yüceltme” fikri ile ayrı bir öneme sahiptir. Ceditçilerin eğitimle ilgili görüşleri, günümüz Türk 

halkları eğitim sisteminde milliyetçilik ve çağdaşlığın uyumunu sağlamada; genç nesilde 

vatanseverlik, düşünce bağımsızlığı ve manevi olgunluk geliştirmede önemli bir metodolojik kaynak 

olarak hizmet etmektedir. Bu nedenle, bu konunun incelenmesi Türk halkları eğitimini geliştirmenin 

tarihî kökenlerini açığa çıkarmak ve günümüz eğitim politikaları ile stratejik yönelimleriyle uyumlu 

biçimde analiz etmek açısından büyük bilimsel öneme sahiptir. Bu makalede, XIX. yüzyılın sonları 

ile XX. yüzyılın başlarında Türk halkları arasında şekillenen Ceditçilik hareketinin aydınlanmacı 

niteliği ve Horzem ceditçilerinin bu süreçteki rolü analiz edilmiştir. 

Horzem Ceditçiliği, Orta Asya’daki eğitim reformlarının önemli bir bileşeni olarak ortaya çıkmış, 

ulusal kimliği anlama, modern düşünceyi şekillendirme ve bilimsel düşüncenin temellerini oluşturma 

açısından önemli bir rol oynamıştır. Feruz, Komil Xorazmiy, Boboohun Salimov, Mulla Bekchon ve 

diğer aydınların çalışmaları sayesinde “Usul-i Cedid” eğitim sistemi geliştirilmiş, dini ve dünyevi 

bilimlerin uyumlu bir şekilde öğretilmesi sağlanmıştır. Bu çabalar sonucunda halk arasında 

okuryazarlık oranı artmış, ulusal-manevi değerler yeniden canlanmış ve eğitimde yeni düşünce 

ilkeleri benimsenmiştir. Makalede Horzem ceditçilerinin eğitim alanına katkıları, pedagojik görüşleri 

ve Türk halkları kültürünün oluşumundaki rolleri bilimsel kaynaklar ışığında incelenmiştir. 

Türk halkları dünyası, insanlık medeniyeti tarihinde zengin kültürel mirası, bilim, eğitim ve 

aydınlanma alanlarındaki başarıları ile öne çıkar. Eski dönemlerden itibaren Türk halkları, sosyal 

kalkınmanın temel unsuru olarak bilim ve aydınlanmayı kabul etmiştir. Bu süreç, Divanu Lug‘atit-

Türk, Kutadgu Bilig, Atabetül Hakayık gibi nadir eserlerde kendini göstermiş, bu eserlerde insanın 

bilim ve ahlak temelinde eğitilmesi fikri ön plana çıkarılmıştır (Mahmud al-Kaşgari, 1982, s. 34). Bu 

kaynaklar, Türk halkları eğitim sisteminin oluşumunda ilk teorik temeli sağlamış ve pedagojik 

düşüncenin köklerini belirlemiştir (Yusuf Hoca, 2019, s. 34). 

XIX. yüzyılın ikinci yarısı ve XX. yüzyılın başlarında Türk halkları dünyasında aydınlanma 

hareketi – Ceditçilik ortaya çıkmıştır. Bu hareket, özellikle Rus İmparatorluğu’nun sömürgecilik 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 74-81 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 74-81 e-ISSN: 3005-4982 

76 

baskısının arttığı, sosyal, ekonomik ve kültürel hayatta ulusal değerlere kayıtsızlığın hakim olduğu 

bir dönemde doğmuştur (Khalid, 1998, s. 34). Ceditçiler, halkı cehaletten kurtarmanın tek yolunun 

modern bilgileri edinmek ve eğitim sistemini reforme etmek olduğunu vurgulamışlardır. Böylece 

Ceditçilik, yalnızca bir aydınlanma hareketi değil, aynı zamanda sosyal ve siyasi bir hareket olarak 

da kendini göstermiştir (Khalid, 2015, s. 34). 

Tədqiqat 

Ceditçilik hareketi, Orta Asya’da modern eğitim felsefesinin oluşmasında belirleyici rol oynamış; 

eğitim sürecini bireye yönlendirme, dünyevi bilgileri öğretme ve eleştirel düşünceyi geliştirme 

ilkeleri bu hareketin temelini oluşturmuştur (Hodjaeva, 2013, s. 34). Ayrıca, Cedit okulları, 

Müslüman Doğusunda dini ve dünyevi bilimlerin uyumlu şekilde öğretildiği ileri eğitim 

sistemlerinden biri olarak değerlendirilmiştir (Ringer, 2017, s. 34). 

Horzem Ceditçiliği ise bu genel Ceditçilik hareketinin kendine özgü bir kolu olarak, tarihî, 

kültürel ve pedagojik özelliklere sahiptir. Horzem’de Komil Xorazmiy, Muhammad Rizo Ogahiy, 

Polvonniyoz Hoca Yusufov, Avaz Otar oğlu gibi aydınlar, halkı bilgi ve düşünce ile yükseltmeyi temel 

amaç olarak benimsemişlerdir (Xudoyberganov, 2020, s. 34). Onların öncülüğünde kurulan “Usul-i 

Cedid” okulları, dini eğitimi inkâr etmeden modern bilimler – matematik, coğrafya, tarih, doğa bilgisi 

ve ana dili ile uyumlu bir şekilde öğretmeye yönelikti (Ergashev, 2018, s. 34). Bu yaklaşım, eğitim 

sürecini yalnızca okuryazarlık kazandırmakla sınırlamayarak, düşünceyi geliştirme ve bireyi 

bağımsız düşünmeye teşvik etme düzeyine taşımıştır. 

Ceditçilerin faaliyetleri, Türk halkları dünyasında pedagojik düşüncenin yenilenmesine, ulusal 

kimliğin anlaşılmasına, dil, din ve kültür birliğinin pekiştirilmesine hizmet etmiştir. Faaliyetlerinde 

öğretmen kişiliğinin rolü, eğitim içeriğinin ulusal değerlere dayanması ve öğrencinin düşüncesini 

geliştirme gibi ilkeler öncelikli olmuştur (Boboyev, 2022, s. 34). Horzem ceditçileri tarafından 

geliştirilen öğretim yöntemleri, Türkistan, Buhara, Kazan, Kırım ve Kafkasya’daki Türk okullarının 

faaliyetlerini de etkilemiştir. Günümüzde Horzem Ceditçiliği’nin eğitim mirası, Türk halkları eğitim 

sistemi gelişimini incelemede değerli bir bilimsel kaynak olarak kabul edilmektedir. Onların “bilim 

– kalkınmanın güvencesidir”, “milleti aydınlanma ile yüceltmek” gibi fikirleri, modern pedagojik 

kavramlarla uyumlu olarak XXI. yüzyıl eğitim reformları için de geçerliliğini korumaktadır 

(Karimov, 2008, s. 34). Bu nedenle Horzem ceditçilerinin pedagojik görüşlerini derinlemesine analiz 

etmek, Türk halkları dünyasında eğitim sisteminin oluşumu, gelişimi ve modernleşmesini anlamada 

önemli bilimsel ve teorik bir değer taşımaktadır. 

XIX. yüzyılın ikinci yarısı ve XX. yüzyılın başlarında Türk halkları dünyasında sosyal ve manevi 

uyanış süreçleri hızlanmıştır. Bu dönem, Rus İmparatorluğu’nun sömürgecilik politikalarının 

güçlendiği, yerel kültür ve eğitim sistemlerinin durağanlaştığı bir dönemdi. Aynı zamanda Avrupa ve 

Türkiye üzerinden yeni fikirler – dünyevi eğitim, ulusal kimlik, aydınlanma kavramları Müslüman 

Doğu’ya girmeye başlamıştır. İşte bu süreç, Türk halkları arasında “Ceditçilik” olarak bilinen 

aydınlanma hareketini doğurmuştur (Khalid, 1998, s. 34). 

Ceditçilik hareketi, özünde ulusal kimliği bilim, düşünce ve aydınlanma yoluyla yeniden inşa 

etme fikrine dayanmaktaydı. Bu hareketin merkezlerinden biri olarak Horzem ayrı bir öneme sahiptir. 

Horzem topraklarında yüzyıllar boyunca oluşmuş zengin bilimsel ve kültürel ortam, Ceditçilik 

fikirlerinin kök salmasına zemin hazırlamıştır. Bu toprak, Al-Khwarizmi, Biruni, Najmiddin Kübrâ, 

Munis ve Ogahiy gibi büyük düşünürlerin memleketi olarak manevi mirasa dayanmış ve yeni 

dönemde de bilgi ve aydınlanmayı kalkınmanın unsuru olarak görebilmiştir (Xudoyberganov, 2020, 

s. 34). 

Muhammad Rahim Han Feruz’un Aydınlanma Fikirleri 

Hiva hanı Muhammad Rahim Han Feruz (1844–1910), döneminin en ileri yöneticilerinden biri 

olarak Horzem’de aydınlanma ve kültürün gelişimine büyük katkı sağlamıştır. Feruz, “bilim ve 

aydınlanma – ulusu yücelten en büyük güçtür” fikrini öne sürmüş ve bunu pratikte hayata geçirmiştir. 

Onun girişimiyle sarayda “Aydınlanma Meclisi” kurulmuş; Komil Xorazmiy, Bayoniy, Ogahiy, Avaz 

Otar oğlu gibi yazarlar ve entelektüeller bir araya gelmiştir. Feruz, Hiva’da ilk kütüphane, müzik 

okulu ve tercüme merkezinin açılmasını desteklemiştir (Bayoniy, 1999, s. 34). 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 74-81 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 74-81 e-ISSN: 3005-4982 

77 

Feruz’un politikasının en önemli yönü, eğitimi devlet çapında desteklemek olmuştur. Yeni 

usuldeki (Cedit) okulların kurulmasını, ders kitaplarının hazırlanmasını ve öğretmenlerin maddi 

olarak teşvik edilmesini sağlamıştır. Onun girişimiyle müfredatlara aritmetik, tarih, coğrafya ve doğa 

bilimleri gibi dünyevi dersler eklenmiş; ayrıca Arap, Fars ve Türk edebiyatının ileri örnekleri 

çevrilmiş ve kütüphane koleksiyonları zenginleştirilmiştir (Ogahiy, 2021, s.  34). Bu politika 

Horzem’de yeni bir entelektüel ortam yaratmış ve döneminde Türkistan’ın diğer bölgelerine de 

olumlu etkiler yapmıştır. 

Komil Xorazmiy – Aydınlanmacı Şair ve Pedagog 

Feruz dönemi Horzem’in en önemli manevi önderlerinden biri Komil Xorazmiy (1825–1899) idi. 

Kendisi sadece şair ve devlet adamı değil, aynı zamanda pedagojik düşünce alanında da önemli bir 

şahsiyettir. Komil Xorazmiy, genç kuşakları bilim, ahlak ve kültür temelinde yetiştirmenin ulusun 

kalkınması için en önemli görev olduğunu vurgulamıştır. Eserlerinde “bilim – kurtuluş yolu”, 

“aydınlanma – özgürlük teminatıdır” gibi fikirleri savunmuştur (Komil Xorazmiy, 1985, s. 34). 

Komil Xorazmiy derslerinde edebiyat, mantık, tarih, tıp ve felsefe öğretmiş, öğrencilerinde 

bağımsız düşünce ve ulusal gururu geliştirmeye önem vermiştir. Devonu Komil adlı eserinde bilim, 

maneviyat ve ahlak konularını derinlemesine ele almıştır. Horzem’de “tercüme okulu” açarak Fars-

Tacik edebiyatının önemli eserlerini Türkçeye kazandırmış ve böylece halk için bilimsel literatürü 

genişletmiştir (Salimov, 1910, s. 34). Onun pedagojik görüşleri, daha sonra Cedit okullarının bilimsel 

ve teorik temelini oluşturmuştur. 

Mulla Bekchon – Yeni Okul Kurucusu 

Ceditçilik hareketinin uygulamalı aşamasında Mulla Bekchon’un çalışmaları öne çıkmıştır. O, 

Hiva’da ilk “Usul-i Cedid” okulunu kurmuştur. Bu okulda eğitim, Arap harflerini ezberlemek yerine 

ses temelli okuma ve yazma yöntemine dayanmaktaydı. Bu yöntem öğrencileri kısa sürede okuryazar 

yapmayı hedeflemiştir. Mulla Bekchon, matematik, tarih, coğrafya ve ana dili derslerini uygulamalı 

yöntemlerle öğretmiş; sınıfta tartışma, münazara ve analiz tekniklerinden faydalanmıştır (Boboyev, 

2022, s. 34). Onun dersleri yalnızca bilgi aktarmakla kalmayıp, bağımsız düşünen bireyler 

yetiştirmeye yöneliktir. Mulla Bekchon, eğitimi sosyal değişimlerin en önemli aracı olarak görmüş 

ve “bilim edinmeyen bir halk asla özgür olamaz” şiarını benimsemiştir. Bu nedenle, Horzem’de 

öğretmenliği en saygın meslek olarak tanımıştır. 

Bobooxun Salimov – Yeni Pedagojik Yöntemler Öncüsü 

Bobooxun Salimov, Horzem Ceditçiliği tarihinde ileri metodolojik yaklaşımları ile tanınan bir 

pedagojiktir. Eğitim sürecinde “etkileşimli öğretim” yöntemini uygulayarak öğrenci-öğretmen 

arasındaki interaktif ilişkiyi temel almıştır. Ona göre eğitim sadece ezber değil, düşünme, analiz etme 

ve günlük sorunlara çözüm bulma süreci olmalıdır. Bobooxun Salimov, “düşünen öğrenci” konseptini 

savunmuş ve derslerde tartışma, münazara, oyun ve yaratıcı görevlerden geniş ölçüde faydalanmıştır 

(Salimov, 1910, s. 34). 

Onun okulunda ahlak, dil, tarih ve coğrafya derslerinin yanında doğa bilimleri, müzik ve sanat 

dersleri de öğretilmiştir. Bu yaklaşım, öğrencilerin sadece zihinsel değil, estetik ve manevi gelişimini 

de sağlamıştır. Salimov’un deneyimi Horzem’de Cedit okullarının metodolojik temelini 

oluşturmuştur. 

Islomxo‘ja – Aydınlanma ve Reform Sembolü 

Horzem Ceditçiliği tarihinde Islomxo‘ja (1862–1913) adı, yapıcılık, aydınlanma ve uygulamalı 

reformların sembolü olarak öne çıkar. XIX. yüzyıl sonu ve XX. yüzyıl başında Hiva hanlığı 

döneminde yaşamış, Muhammad Rahim Han Feruz ve Asfandiyorhan sarayında büyük devlet adamı 

ve aydın olarak görev yapmıştır. Islomxo‘ja, Ceditçilik fikirlerini pratiğe döken reformcu bir lider 

olarak tanınır. 

Onun girişimiyle Hiva’da “Usul-i Cedid” okulları açılmış, müfredatlara matematik, tarih, 

coğrafya, Rus dili ve doğa bilimleri gibi dünyevi dersler eklenmiştir. Ayrıca eczane, hastane, posta ve 

telgraf hizmetleri, ticaret merkezleri gibi sosyal altyapılar oluşturulmuştur. Bu çalışmalar, Horzem 

toplumunda modern manevi ve kültürel ortamın oluşmasında önemli rol oynamıştır. En ünlü 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 74-81 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 74-81 e-ISSN: 3005-4982 

78 

eserlerinden biri, 1910 yılında inşa edilen Islomxo‘ja minaresi ve medresesi olup, bu yapılar 

döneminin bilgi ve aydınlanma merkezi olmuştur. 

Islomxo‘ja sadece bir siyasi lider değil, halkın sorunlarını bilen ve bilgiyi kullanarak onu 

yüceltmeye çalışan manevi bir rehberdi. “Bilim – kurtuluş yoludur” fikrini yayarak genç nesilleri 

okuryazar, bilinçli ve vatansever bir şekilde yetiştirmeyi amaçlamıştır. Islomxo‘ja, Ceditçiliği 

yalnızca sözde değil, uygulamalı reformlarla hayata geçirmiş olmasıyla diğer aydınlardan ayrılır. 

Karşılaştırmalı analiz, onun faaliyetlerinin Azerbaycan, Kazan ve Türkistan Ceditçileri ile manevi 

açıdan uyumlu, ancak uygulama yönünden daha pratik olduğunu göstermektedir. Azerbaycan 

ceditçileri ulusal uyanış fikirlerini basın ve edebiyat yoluyla yayarken, Islomxo‘ja bu fikirleri yeni 

okullar, medreseler, sosyal binalar ve mimari yapılar aracılığıyla pratiğe dökmüştür. Bu nedenle onun 

faaliyetleri, Türk halklarının manevi uyanış tarihinin yapıcı ve modernizasyon yönünün parlak bir 

örneği olarak kabul edilir. 

Horzem Ceditçiliğinin Türk Halkları Eğitimine Etkisi 

Horzem Ceditçiliği yalnızca yerel bir olay değil, tüm Türk halklarının kültürel uyanış hareketinin 

ayrılmaz bir parçası olmuştur. Horzem’de oluşan pedagojik yaklaşımlar, Türkistan, Buhara, Kazan, 

Tataristan, Kırım, Kafkasya ve Azerbaycan okullarına yayılmıştır. Bu deneyim sayesinde eğitimde 

milliyetçilik, dini hoşgörü, düşünce özgürlüğü ve modern bilim uyumu  ilkeleri şekillenmiştir 

(Allworth, 1994, s. 34). Ceditçilerin “Usuli Savtiya” (ses temelli öğretim), “bilimsel ders kitapları 

yaratma” ve “eğitimi ulusal dile dayandırma” fikirleri, daha sonra Türk halklarının modern eğitim 

sisteminin temelini oluşturmuştur (Qodirova, 2015, s. 34). Günümüzde Horzem Ceditçiliği’nin 

pedagojik mirası, Türk halkları eğitim sisteminde milliyetçilik ve modernliği uyumlu hale getirmede; 

genç nesilleri aydınlanma, vatanseverlik ve bağımsız düşünce ruhuyla yetiştirmede eşsiz öneme 

sahiptir. Faaliyetleri, Türk halklarının tarihî birliği, kültürel uyumu ve bilimsel kalkınma yolunu 

belirleyen paha biçilmez bir miras olarak kabul edilmektedir. 

Yorum ve Açıklamalar: Horzem Ceditçiliği, Türk halkları kültürünün gelişiminde kendine özgü 

bir olgu olarak ortaya çıkmıştır Karşılaştırmalı analiz göstermektedir ki, Harezm jadidizmi diğer Türk 

bölgelerindeki jadid hareketlerinden birkaç açıdan farklılık göstermektedir. Örneğin, Kırım ve 

Azerbaycan jadidlerinin faaliyetlerinde ulusal basın ve dünyevi bilimlerin geliştirilmesi öncelikli 

iken, Harezm jadidleri eğitim–terbiye, kültür ve manevi birliği yeniden tesis etmeye daha fazla önem 

vermiştir. 

 

Tablo 1.  

Hârizm Cedidciliğinin Gelişim Aşamalari 

  

N Adı Soyadı 
Yaşadığı 

Yıllar 

Maarifçilik 

Faaliyetleri ve Temel 

Yönelimler 

Türk Halklarının 

Kültürel Gelişimine 

Katkısı 

1 
Muhammed 

Rahim Han 

Feruz 
1844–1910 

Hârizm Hanı; bilim, 
eğitim ve kültürün 

hamisi. Yeni tip 
okulların açılmasını, 

kütüphanelerin 
kurulmasını ve bilimsel 

çalışmaların 
desteklenmesini 
sağlamıştır. 

Bilimsel düşüncenin 
yayılmasına, halk 

eğitiminin ilerlemesine ve 
cedidcilik hareketinin 

kurumsallaşmasına zemin 
hazırlamıştır. 

2 
Boboohun 

Salimov 
1870–1937 

Cedid tiyatrosunun 
kurucularından; yazar, 
öğretmen ve kültür 

adamı. Sanat ve tiyatro 

yoluyla halkı 
bilinçlendirmeyi 
amaçlamıştır. 

Türk halkları arasında 
estetik bilincin 

gelişmesine, milli 
kültürün yeniden 
doğuşuna katkıda 
bulunmuştur. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 74-81 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 74-81 e-ISSN: 3005-4982 

79 

3 
Molla Bekchon 

Hârizmî 
1865–1924 

“Usul–i Cedid” 
okullarının 

kurucularındandır. Dini 
ve dünyevi bilimlerin 
bir arada okutulduğu 
yeni bir eğitim modeli 

geliştirmiştir. 

Eğitimde modern 
yöntemlerin 

uygulanmasına öncülük 
etmiş, halkın 

okuryazarlığını ve 
toplumsal farkındalığını 

artırmıştır. 

4 
Komil Hârizmî 

(Feruz Komil) 
1825–1899 

Şair, düşünür ve 
eğitimci. “Divan–ı 
Komil” adlı eserinde 
milli uyanış, ahlâk ve 

maarif fikirlerini 
işlemiştir. 

Türk edebiyatı ve 
düşüncesinde ahlâkî ve 

estetik değerlerin 
güçlenmesine öncülük 

etmiştir. 

5 İslam Hoca 1862–1913 

Devlet adamı, reformcu 
ve hayırsever. Modern 
okullar, medreseler ve 
sosyal binalar inşa 

ettirmiştir. 

Eğitim ve mimaride 
yenilikçi projeler 

gerçekleştirerek, Hârizm 
toplumunun modernleşme 
sürecini hızlandırmıştır. 

 

Bu tablo, Hârizm cedidciliğinin önde gelen temsilcilerini kronolojik ve tematik olarak 

sınıflandırmaktadır.Feruz, hareketin siyasi ve mali destekçisi, Komil Hârizmî düşünsel temellerin 

kurucusu, Molla Bekchon pedagojik modeli geliştirici, Boboohun Salimov kültürel alanda yenilikçi, 

İslam Hoca ise pratik reformları hayata geçiren bir figür olarak öne çıkmaktadır. Bu şahsiyetlerin her 

biri, Türk dünyasında modernleşme sürecinin farklı bir yönünü temsil etmektedir.  

Harezm Hanı Muhammed Rahim Han Feruz, bu sürecin siyasi himayecisi olarak büyük rol 

oynamıştır. Onun girişimiyle Hiva’da yeni tip okullar açılmış, bilimsel eserler çevrilmiş ve 

kütüphaneler kurulmuştur. Feruz’un kişisel himayesi altında Komil Harezmî gibi aydınlar faaliyet 

göstermiş ve “Divan-i Komil” eseri aracılığıyla sadece edebi-estetik değerleri değil, aynı zamanda 

manevi uyanış fikirlerini de ileriye taşımışlardır. 

Molla Bekçon ise pedagogik faaliyetiyle halkı eğitmenin yeni yöntemlerini uygulamaya 

koymuştur. “Usul-i Cedid” okullarında eğitim programları geliştirmiş ve dini bilimlerin yanı sıra doğa 

ve sosyal bilimlerin de öğretilmesinin gerekliliğini vurgulamıştır. Onun yaklaşımı Azerbaycan ve 

Kırım jadidlerinin eğitimdeki yenilikleriyle uyumlu olsa da, kendi faaliyetinde halkın yerel ihtiyaç ve 

geleneklerini de dikkate almıştır. 

Boboohun Salimov, Harezm jadidizmini kültür ve tiyatro alanına taşıyan ilk aydınlardan biri 

olarak, eserlerinde milleti uyandırma, kadın eğitimi ve modern düşünceyi teşvik etmeye çalışmıştır. 

Onun yaratıcı faaliyetleri aracılığıyla jadidizm fikirleri geniş kitlelere estetik bir biçimde 

ulaştırılmıştır. 

Ayrıca, İslamhoja’nın siyasi-eğitsel faaliyetleri Harezm’de modernleşme sürecini hızlandırmıştır. 

Yeni okullar ve meslek eğitim kurumları kurarak eğitimi halkın hizmetine sunmuştur. İslamhoja’nın 

yapım faaliyetleri – cami, medrese, minare ve yeni idari binaların inşası – sadece Harezm toplumunun 

dış görünümüne değil, aynı zamanda içsel manevi yenilenmesine de katkı sağlamıştır.  

Karşılaştırma metoduna dayanacak olursak, Harezm jadidleri Azerbaycan, Kazan ve Türkistan 

jadidlerine kıyasla daha fazla pratik reformcu olmuşlardır. Sadece eğitim sistemini değiştirmekle 

kalmamış, kültür, tiyatro, edebiyat ve mimarlık alanlarında da yenilenme sürecini başlatmışlardır. 

Özellikle Feruz’un himayesi ve Komil Harezmî’nin edebi faaliyeti sayesinde Harezm jadidizmi, Türk 

halklarının kültüründe uyum, dayanışma ve ulusal kimliği yeniden tesis etmenin sembolü haline 

gelmiştir. Bu nedenle, Harezm jadidizminin tarihsel önemi sadece yerel değil, bölgesel ölçekte de 

değerlendirilmelidir. Eğitim ve kültür alanındaki reformları, Türk halklarının kültürel uyanış 

sürecinde temel oluşturmuştur. 

Türk halkları dünyasında eğitim ve aydınlanma, tarih boyunca toplumsal ilerlemenin temeli 

olarak kabul edilmiştir. Harezm jadidizmi, bu değerleri yeni dönemin koşullarında farklı bir içerikle 

zenginleştirerek ulusal eğitim sisteminin oluşumunda önemli bir rol oynamıştır. Muhammed Rahim 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 74-81 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 74-81 e-ISSN: 3005-4982 

80 

Han Feruz, Komil Harezmî, Molla Bekçon ve Boboohun Salimov’un pedagogik faaliyetleri sayesinde 

eğitim sürecine bilimsellik, modernlik ve millilik ilkeleri girmiştir. Onların çabalarıyla Harezm’de 

kurulan jadid okulları, Türk halklarının eğitim sisteminin modernleşmesi için teorik ve pratik bir 

temel oluşturmuştur. 

Günümüzde Harezm jadidizminin eğitim mirası, sadece tarihsel değil, aynı zamanda çağdaş 

öneme de sahiptir. Bu miras, genç nesillerde düşünce bağımsızlığı, vatanseverlik, aydınlanma ve 

ulusal kimliği anlama duygularını geliştirmede önemli bir unsur olarak hizmet etmektedir. Bu 

nedenle, Harezm jadidlerinin pedagogik fikirlerini incelemek, Türk halklarının eğitim tarihini daha 

derin anlamak, bunu modern eğitim süreçleriyle uyumlaştırmak ve gelecek nesillerin 

yetiştirilmesinde ulusal ruhu pekiştirmek açısından eşsiz bir öneme sahiptir. 

 

Sonuç 
 

Türk halkları dünyasında eğitim ve aydınlanma, tarih boyunca sosyal kalkınmanın temel taşları 

olarak kabul edilmiştir. Horzem ceditçiliği bu değerleri yeni dönemde zenginleştirerek , ulusal eğitim 

sisteminin oluşumunda önemli bir rol oynamıştır. Muhammad Rahim Han Feruz, Komil Xorazmiy, 

Mulla Bekchon ve Boboohun Salimov’un pedagojik faaliyetleri sayesinde eğitim sürecine 

bilimsellik, modernlik ve milliyetçilik ilkeleri girmiştir. Bu çabalarla Horzem’de kurulan cedit 

okulları, Türk halkları eğitim sisteminin modernleşmesi için hem teorik hem de pratik bir temel 

oluşturmuştur. 

Günümüzde Horzem ceditçiliğinin eğitim mirası sadece tarihî değil, aynı zamanda güncel öneme 

de sahiptir. Bu miras, genç kuşaklarda bağımsız düşünce, vatanseverlik, aydınlanma ve ulusal kimlik 

bilincinin gelişiminde kritik bir rol oynamaktadır. Bu nedenle, Horzem ceditçilerinin pedagojik 

fikirlerini incelemek, Türk halkları eğitim tarihini daha derin anlamak, bunu modern eğitim süreciyle 

uyumlaştırmak ve gelecek kuşakların yetiştirilmesinde ulusal ruhu güçlendirmek açısından eşsiz bir 

önem taşımaktadır. 

Horzem ceditçiliği, Türk halklarının manevi ve kültürel uyanış tarihinde ayrı bir yere sahiptir. Bu 

hareket, XIX. yüzyıl sonu – XX. yüzyıl başında meydana gelen küresel kültürel ve siyasi değişimler 

ışığında halkın düşünce dünyasının yenilenmesine hizmet etmiştir. Ceditçilik, özünde, Türk 

halklarının ortak manevi değerleri; adalet, bilim, birlik ve insancıllık ilkelerine dayanmaktadır. 

Türk halkları kültürünün tarihî kökleri eski Türk yazıtlarından, Qutadg‘u Bilig, Divanu Lug‘atit-

Türk gibi eserlerden ve Alişir Nevâî, Mahmud Kaşgari, Yusuf Has Hacip gibi düşünürlerin 

fikirlerinden beslenmiştir. Horzem ceditçiliği, bu değerler temelinde yeni bir aydınlanma ruhu 

oluşturmuş; halkı ulusal kimliğine döndürmeyi, bilim ve kültür aracılığıyla yüceltmeyi ve kültürel 

birliği güçlendirmeyi başlıca hedef edinmiştir. 

Muhammad Rahim Han Feruz döneminde Horzem’de kültür ve bilim yeni bir seviyeye 

taşınmıştır. Feruz’un himayesi altında bilim okulları, kütüphaneler ve tercüme merkezleri 

kurulmuştur. Onun siyasi ve manevi desteği sayesinde Komil Xorazmiy, Mulla Bekchon ve 

Boboohun Salimov gibi aydınlar, ulusal uyanış fikirlerini eğitim, edebiyat ve sanat yoluyla geniş 

kitlelere yayabilmiştir. 

Komil Xorazmiy eserlerinde halkın ruh dünyasını uyandırma, ulusal gururu pekiştirme ve estetik 

eğitimi geliştirme konularına odaklanmıştır. Mulla Bekchon ise yeni pedagojik yöntemlerle eğitimde 

uygulamalı yaklaşımı önermiş ve “Usul-i Cedid” sistemini halkın ihtiyaçlarına göre uyarlamıştır. 

Boboohun Salimov ise kültür ve tiyatro alanlarında ceditçilik fikirlerini sanat yoluyla yaymış ve halkı 

düşünce özgürlüğü ile bağımsız düşünceye yönlendirmiştir. Ayrıca, Islomxo‘ja’nın faaliyetleri 

Horzem ceditçiliğini pratik hayatla bağlamış; eğitim, ekonomi ve mimarlığı uyumlaştırmıştır. Onun 

yapıcı çalışmaları – medrese, minare, kütüphane ve okulların inşası – halkın zihninde modernlik ve 

milliyetçiliği birleştiren yeni bir kültürel ortam yaratmıştır. Karşılaştırmalı analiz sonucunda, Horzem 

ceditçiliğinin, Türk dünyasının diğer bölgelerindeki cedit hareketlerinden sentezleyici özelliğiyle 

ayrıldığı görülmektedir. Azerbaycan, Kırım, Kazan ve Türkistan ceditlerinde kültürel yenilenme daha 

çok edebî ve siyasi alanlarda gerçekleşmişken, Horzem ceditçileri bu süreci uygulamalı, sosyal ve 

pedagojik temelde yürütmüşlerdir. Türk halkları kültürünün genel özelliği, birlikte çeşitlilik ilkesidir. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 74-81 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 74-81 e-ISSN: 3005-4982 

81 

Her bölgede kendine özgü kültürel biçim ve ifade olsa da, hepsini bilim, aydınlanma, dil ve inanç 

birliği birleştirmiştir. Horzem ceditçileri bu birleştirici unsuru gerçek sosyal bir harekete 

dönüştürmüş; halk tarihî köklerine dönmüş, yeni bir düşünce yapısı oluşmuş ve Türk dünyası arasında 

kültürel uyum güçlenmiştir. 

Bu nedenle, Horzem ceditçiliği sadece Özbekistan için değil, tüm Türk halkları kültürel mirasının 

ayrılmaz bir parçasıdır. Kendi döneminde ulusal uyanışı, düşünce özgürlüğünü ve bilim-kültür 

entegrasyonunu sağlayan genel Türk dünyası çapında manevi bir hareket olup, günümüzde de 

önemini kaybetmemiş tarihî ve aydınlanmacı bir olgudur. 

Kaynakça 

1. Allworth, E. (1994). Central Asia: A century of Russian rule. Columbia University Press.

2. Bayoniy, M. Y. (1999). Shajarayi Xorazmshohiy. Fan.

3. Boboyev, H. (2022). Jadidlar merosi va zamonaviy ta’lim konsepsiyasi. UrDPI.

4. Ergashev, A. (2018). Turkiy xalqlarning ma’rifatparvarlik merosi. Cho‘lpon.

5. Khalid, A. (1998). The politics of Muslim cultural reform: Jadidism in Central Asia. University

of California Press.

6. Khalid, A. (2015). Making Uzbekistan: Nation, empire, and revolution in the early USSR.

Cornell University Press.

7. Komil Xorazmiy. (1985). Devoni Komil. G‘afur G‘ulom.

8. Karimov, I. (2008). Yuksak ma’naviyat – yengilmas kuch. Ma’naviyat.

9. Khodjaeva, N. (2013). Jadidism as an educational system and a political movement in

Turkestan. International Education Studies, 6(1), 1–8.

10. Ogahiy, M. R. (2021). Riyozu-d-davla. Urganch Davlat Universiteti.

11. Ringer, F. (2017). The historical study of education and the modernization of society. History of

Education Quarterly, 57(2), 220–239.

12. Salimov, B. (1910). Pedagogik qarashlar to‘plami.

13. Xudoyberganov, K. (2020). Xorazm jadidchiligi: Tarix, meros, ta’lim. Ma’naviyat.

14. Qodirova, D. (2015). Jadid maktablarining o‘qitish metodlari va didaktik prinsiplari. TMI Tez.

15. Yusuf Xos Hojib. (2019). Qutadg‘u bilig. O‘zbekiston Milliy Ensiklopediya.

Daxil oldu: 14.10.2025 

Qəbul edildi: 16.12.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 82-88 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 82-88 e-ISSN: 3005-4982 

82 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/82-88 

Cəmil Quliyev 

AMEA Lənkəran Regional Elmi Mərkəzinin elmi katibi 

tarix üzrə fəlsəfə doktoru 

https://orcid.org/0009-0006-8736-0667 

qcamil@mail.ru 

Naxçıvandan başlanan dövlətçilik salnaməsi 

Xülasə 

Məqalədə 90-cı illərin əvvəllərində Azərbaycanın dövlətçilik tarixində mühüm əhəmiyyət kəsb 

edən ictimai-siyasi proseslərin baş verdiyi bir dövrdə Heydər Əliyevin Naxçıvandakı fəaliyyətindən 

bəhs olunur. Həmin dövrdə hökumətin Naxçıvanı informasiya blokadasında saxlaması və Heydər 

Əliyevi ölkədə baş verən siyasi proseslərdən təcrid etməsi qeyd olunmuşdur. Eyni zamanda görkəmli 

dövlət xadimi, Azərbaycan xalqının Ümummilli Lideri, Ulu Öndər Heydər Əliyevin həyatı və 

fəaliyyətinin Naxçıvan dövrü üç ilə yaxın bir müddətdə (22 iyul 1990-cı ildən  9 iyun 1993-cü ilədək) 

davam etsə də, bu qısa zaman çərçivəsində həyata keçirilən mühüm tədbirlərin, qəbul edilən 

qərarların, əldə edilən uğurların miqyasına və əhəmiyyətinə görə Azərbaycan tarixində mühüm 

mərhələ təşkil edir. Çünki, Ulu Öndərin 1990-cı ilin yayında Naxçıvana gəlməsi, Azərbaycanın və 

Naxçıvan Muxtar Respublikasının ali qanunvericilik orqanlarına deputat, az sonra isə Naxçıvan 

Muxtar Respublikası Ali Məclisinə sədr seçilməsi həmin vaxt Azərbaycanda cərəyan edən çox 

mürəkkəb ictimai-siyasi proseslərə öz müsbət təsirini göstərdi. Çünki dövlətimiz yeni-yeni uğurlar, 

nailiyyətlər qazandıqca onun təməlində Ulu Öndərin ağıllı zəkasının, uzaqgörən siyasətinin, mahir 

strateqliyinin şahidi oluruq. 

Açar sözlər: Heydər Əliyev, salnamə, ictimai-siyasi, dövlət, cəmiyyət, Naxçıvan 

Jamil Guliyev 

Scientific Secretary of the Lankaran Regional Scientific Center of ANAS 

PhD in History 

https://orcid.org/0009-0006-8736-0667 

qcamil@mail.ru 

A Chronicle of Statesmanship Starting from Nakhchivan 

Abstract 

The article will discuss Heydar Aliyev's activities in Nakhchivan during the early 1990s, when 

socio-political processes of great importance in the history of Azerbaijani statehood took place. It is 

noted that at that time the government kept Nakhchivan under an information blockade and isolated 

Heydar Aliyev from the political processes taking place in the country. At the same time, although 

the Nakhchivan period of the life and activities of the outstanding statesman, the National Leader of 

the Azerbaijani people, the Great Leader Heydar Aliyev lasted for about three years (from July 22, 

1990 to June 9, 1993), it constitutes an important stage in the history of Azerbaijan due to the scale 

and significance of the important events carried out, the decisions made, and the successes achieved 

within this short period of time. Because, the arrival of the Great Leader to Nakhchivan in the summer 

of 1990, his election as a deputy to the supreme legislative bodies of Azerbaijan and the Nakhchivan 

Autonomous Republic, and soon after, as the chairman of the Supreme Assembly of the Nakhchivan 

Autonomous Republic, had a positive impact on the very complex socio-political processes taking 

place in Azerbaijan at that time. Because as our state gains new successes and achievements, we 

witness the Great Leader's intelligent intelligence, far-sighted policy, and skillful strategy at its 

foundation. 

Keywords: Heydar Aliyev, chronicle, socio-political, state, society, Nakhchivan 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 82-88 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 82-88 e-ISSN: 3005-4982 

83 

Giriş 
 

Ulu Öndər Heydər Əliyev Azərbaycanı tənəzzüldən xilas edərək tərəqqi yoluna çıxardı. Bəlli olduğu 

kimi, müstəqilliyin ilk illərində respublikamızda xaos, anarxiya yaranmış və daxili çəkişmələr özünün pik 

nöqtəsinə çatmışdı. Azərbaycan vətəndaş müharibəsi və parçalanmaq təhlükəsinin astanasında olarkən 

xalqımız 1993-cü ildə Azərbaycan dövlətini xilas etmək üçün Ümummilli Lider Heydər Əliyevə üz tutdu. 

O zaman ölkəyə “rəhbərlik” edən qüvvələr də Azərbaycanı məruz qoyduqları təhlükədən xilas etmək üçün 

Ulu Öndər Heydər Əliyevin Bakıya gəlməsini yeganə çıxış yolu kimi dəyərləndirirdilər. Beləliklə, iyunun 

9-da Ulu öndər Heydər Əliyevin Naxçıvandan Bakıya gəlişi Azərbaycanın taleyi ilə bağlı narahatlıqlara 

son qoydu. Bu qayıdış xalqımızı fəlakətdən xilas etdi. Ümummilli Liderin Bakıya gəlməsi xəbəri xalq 

tərəfindən sevinclə qarşılandı. 1993-cü il iyunun 15-də isə Ümummilli Lider Heydər Əliyev Azərbaycan 

Respublikası Ali Sovetinin sədri seçildi. Tariximizə Milli Qurtuluş Günü kimi daxil olan 1993-cü il iyunun 

15-də Ümummilli Lider Heydər Əliyevin Azərbaycan Respublikası Ali Sovetinin sədri seçilməsi 

ölkəmizin siyasi tarixində keyfiyyətcə yeni bir mərhələnin başlanğıcı oldu. Azərbaycanın mürəkkəb 

kataklizmlərlə müşayiət edilən daxili siyasi böhrandan qurtulması məhz bundan sonra mümkün oldu. 

Ümummilli Lider Heydər Əliyevin adı ilə bağlı olan Milli Qurtuluş Günü Azərbaycan tarixinin şanlı qürur 

səhifəsinə çevrildi. 

Dövlətçilik ideologiyası çox geniş məfhumdur. Heydər Əliyevin həyatının Naxçıvan dövrü 

respublika əhalisinin gözü qarşısında keçmiş, regionda isə hər bir vətəndaş üçün əsl məktəbə 

çevrilmişdir. 1990-1993-cü illər Naxçıvan Muxtar Respublikasının əhalisi, xüsusən dövlət rəsmiləri, 

ziyalılar və gənclər Heydər Əliyev dərsləri keçmiş, bu nadir şəxsiyyətin dövlətçilik və vətənpərvərlik 

istiqamətində apardığı maarifləndirici təbliğatların dinləyiciləri olmuşlar. Ümummilli Lider Heydər 

Əliyevin Azərbaycana rəhbərlik etdiyi dövrdə Naxçıvanla bağlı verdiyi sərəncamlar, bu məkana tarixi 

səfərləri, ərazi bütövlüyü və təhlükəsizliyi üçün gördüyü tədbirlər, muxtariyyət statusunun hüquqi 

cəhətdən möhkəmləndirilməsi və həlli vacib olan digər məsələlərin həyata keçirilməsi Naxçıvanın 

hərtərəfli inkişafını təmin etmişdir.  “...Gərək hər bir rəhbər adam belə hesab etsin ki, onun borcu 

xalqının, öz torpağının, rəhbərlik etdiyi vilayətin, respublikanın müqəddəsliyinin keşiyində 

durmaqdır. Demək, özünü bir kənara qoymalısan, öz şəxsi arzularından əl çəkməlisən, özünü ancaq 

bu işə sərf etməlisən” (Xəlilov, 1997, s. 22). 

Tədqiqat 

Ümummilli Lider Heydər Əliyev Bakıda baş verən qanlı yanvar faciəsindən xəbər tutan kimi, 

həmin günün səhəri Azərbaycan xalqına başsağlığı teleqramı göndərmişdi. Bakıda “Qanlı yanvar” 

faciəsindən sonra Heydər Əliyev öz doğma vətəninə, Azərbaycana gəlməyi qarşısına məqsəd 

qoymuşdu. Lakin ölkə rəhbərliyi Heydər Əliyevin Azərbaycana gəlməsinin qarşısını almağa çalışırdı. 

Bütün bu maneələrə baxmayaraq, ürəyi doğma xalqı ilə bir döyünən Heydər Əliyev, nəhayət, 

Azərbaycana gələ bildi. Bu qayıdışla Naxçıvanın və eləcə də bütün Azərbaycanın xilasının əsası 

qoyulmuş oldu. Heydər Əliyev Naxçıvana qayıdan kimi “Şəhidlər Xiyabanına” getmiş, dəhşətli 

faciənin qurbanlarının məzarlarını ziyarət etmişdir. Hətta Naxçıvana gələndə belə Naxçıvan Vilayət 

Partiya Komitəsinin birinci katibinə xəbər verməmiş, onun gəlişindən muxtar respublika rəhbəri 

Afiyəddin Cəlilov sonra xəbər tutmuşdur. Gəlişini ailə üzvlərindən başqa heç kimin bilmədiyi keçmiş 

sovet rəhbərlərindən biri olan Heydər Əliyev 20 yanvar Bakı hadisələri ilə bağlı ittifaq və respublika 

rəhbərlərini ciddi tənqid etdiyinə görə siyasi təqiblərə, partiya mətbuatında (“Pravda”, “İzvestiya” 

qəzetləri və b. mətbu orqanlarda) böhtanlara məruz qalmışdı. Dahi şəxsiyyət Heydər Əliyev muxtar 

respublikanın o zamankı ağır vəziyyətində soyuq iş otağında xalq və dövlət üçün çalışmağın, bu yolda 

fədakarlıq göstərməyin real nümunəsini yaratmış, müstəqilliyimizin təməl daşları həmin dövrdə 

Naxçıvanda qoyulmuşdur. 

1990-cı illərin əvvəlləri Azərbaycan üçün sadəcə müstəqillik əldə etdiyi dövr kimi deyildi, həm 

də dövlətin təhlükədə olması, iqtisadi və siyasi vəziyyətin ağırlaşdığı bir dövr kimi səciyyələnir. Bu 

dövrdə Ermənistanın Qarabağa hücumu, daxili ayrı-seçkilik vətəndaşları həm fiziki, həm də mənəvi 

baxımdan böyük təhlükə ilə üz-üzə qoyurdu. Bu çətin dövrdə Azərbaycan xalqı sabitlik gətirəcək, 

təcrübəli və uzaqgörən bir liderə ehtiyac duyurdu. Belə bir dövrdə Heydər Əliyev ölkədə bir ümid 

işığı kimi parladı, onun rəhbərliyi dövlətçiliyin bərpası üçün böyük əhəmiyyət kəsb etdi. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 82-88 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 82-88 e-ISSN: 3005-4982 

84 

Blokada şəraitində olan Naxçıvan Muxtar Respublikasının inkişafı və sabitliyinin davamlılığını 

təmin etmək üçün beynəlxalq əlaqələrin formalaşdırılması, eləcə də inkişafı yönündə mühüm 

addımlar atıldı. Türkiyə və İranla qarşılıqlı əməkdaşlığa və tərəfdaşlığa əsaslanan rəsmi təmaslar 

quruldu.  

Heydər Əliyev hansı vəzifədə işləməsindən, harada yaşamasından asılı olmayaraq, hər zaman 

Vətənini və xalqını düşünmüş, son dərəcə böyük, taleyüklü məsələlərin öhdəsindən məharətlə 

gəlmişdir. O, həmişə qədim Naxçıvanın yüksəlişi və tərəqqisi naminə xüsusi səy göstərmişdir. 

Azərbaycanı tərəqqiyyə qovuşdurduğu illərdə, SSRİ Nazirlər Soveti Sədrinin birinci müavini 

vəzifəsində olanda da, müstəqil Azərbaycanın Prezidenti kimi böyük xilaskarlıq və quruculuq 

missiyasını hərtərəfli şəkildə reallaşdırmış, Naxçıvanı bir an belə unutmamış, onun inkişafı üçün 

çoxşaxəli tədbirlər həyata keçirmişdir. Bu baxımdan görkəmli dövlət xadiminin Naxçıvanda yaşayıb 

fəaliyyət göstərdiyi 1990-1993-cü illər xüsusi əhəmiyyətə malikdir (Həbibbəyli, 2016, s. 12). 

 Respublikanın ərazisi 1988-ci ildən başlayaraq, erməni diasporu və lobbisi tərəfindən müdafiə 

olunan və silahlandırılan, Moskvanın himayədarlığından hər vasitə ilə istifadə edən erməni silahlı 

quldur dəstələrinin basqınlarına məruz qalmışdır. Naxçıvan Muxtar Respublikasını Azərbaycanla 

birləşdirən yeganə avtomobil yolu kəsilmiş, dəmir yolunda tez-tez təxribatlar törədilmiş, qatarlar 

daşa, gülləyə tutulmuş, yollar və körpülər partladılmış, respublika üçün nəzərdə tutulan ərzaq və 

yüklər talan edilmişdir. Həmin vaxt Naxçıvan son dərəcə çətin bir şəraitdə yaşayırdı. Bir tərəfdən, 

iqtisadiyyat dağılaraq tamamilə iflic vəziyyətinə düşmüş, əhalinin maddi durumu kritik həddə 

yuvarlanmışdı, siyasi burulğanlar, hərc-mərclik burada da baş alıb gedirdi. Digər tərəfdən isə, xain 

ermənilərin aramsız hücumları bölgədəki ağır situasiyanı daha da mürəkkəbləşdirmişdi. Ərazidəki 

hərbi hissələrin liberal mövqe tutması və təcavüzkarı dəf etməkdən qəti boyun qaçırması muxtar 

respublikanın milis orqanlarını və əhalisini öz torpaqlarını qurumaq kimi çətin və məsuliyyətli bir işə 

başlamağa vadar etmişdir. Bütövlükdə əraziyə edilən erməni basqınları nəticəsində 12 nəfər, o 

cümlədən 2 uşaq həlak olmuşdur. Sovet ordu hissələrinin belə münasibəti nəticəsində Kərki kəndi 

işğal edilmiş, Sədərək, Şada, Gərməçataq və Havuş kəndlərində evlər dağıdılmış və yandırılmışdır. 

Şahbulaq, Şada, Ərəfsə, Yuxarı Buzqov və digər kəndlər hərbçilərin gözü qarşısında müntəzəm olaraq 

atəşə tutulmuşdur (Əsgərov, 2023, s. 52). 

O zamankı Azərbaycan rəhbərliyinin Naxçıvana ögey münasibətini də xatırla-saq, muxtar 

respublikanın son dərəcə acınacaqlı durumu göz önünə gələr. Məhz belə bir dövrdə – 20 iyul 1990-cı 

ildə Moskvadan Bakıya, iki gün sonra isə ağır blokada vəziyyətində olan Naxçıvana gələn Heydər 

Əliyevi xalq böyük coşqu ilə qarşıladı. 

Xalqımızın böyük oğlu Heydər Əliyevin Naxçıvana gəlişi əhalinin nicatına çevrilmiş, hamı onun 

timsalında böyük xilaskarını görmüşdür. 22 iyul 1990-cı il tariximizə böyük bir mərhələnin başlanğıcı 

kimi daxil olmuşdur. On minlərlə insan muxtar respublikanın şəhər, qəsəbə və kəndlərindən axın-axın 

Naxçıvan şəhərinə, ulu öndərin ziyarətinə gəlir, ona tükənməz sevgisini bildirirdi. Elə həmin gün 

Naxçıvan şəhərinin mərkəzi meydanında keçirilən möhtəşəm mitinqdə yüz minə yaxın insanın 

iştirakı da dahi rəhbərə xalqın  hüdudsuz məhəbbət və inamının təntənəsi idi. Təklənmiş bir adaya 

bənzəyən Naxçıvan görkəmli şəxsiyyətin gəlişi ilə nicat yoluna çıxdı (Qəhrəmanova, 2023, s. 65). 

Heydər Əliyevin Naxçıvanda apardığı əsas islahatlar: 

1. Sovet simvollarından imtina edilməsi; 

2. Azərbaycan Xalq Cümhuriyyətinin bayrağının 17 noyabr 1990-cı ildə dövlət bayrağı kimi qəbul 

edilməsi; 

3. SSRİ-yə qarşı açıq siyasi mövqenin formalaşdırılması; 

4. Təhsil, mədəniyyət və digər sahələrdə azərbaycançılıq ruhunun gücləndirilməsi; 

5. Blokada şəraitində yaşayan Naxçıvana yeni nəfəs verən.  

Bu islahatlar nəticəsində Naxçıvan, müstəqil Azərbaycanın “gizli paytaxtı”na çevrildi və burdakı 

idarəetmə sistemi sonradan ölkənin inkişafında əsas təməl oldu (Quliyev, Quliyeva, 2023, s. 93-94). 

24 mart 1992-ci il tarixində Ankarada Naxçıvan Muxtar Respublikası ilə Türkiyə Cümhuriyyəti 

arasında işbirliyi protokolunun imzalanması bu baxımdan müstəsna əhəmiyyətə malikdir. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 82-88 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 82-88 e-ISSN: 3005-4982 

85 

Ulu Öndər Heydər Əliyevin 1991-ci il sentyabrın 3-də Naxçıvan Muxtar Respublikası Ali 

Məclisinin Sədri seçilməsi müasir müstəqil Azərbaycanın dövlətçilik tarixinin ən mühüm 

səhifələrindən birini təşkil edir. Siyasi fəaliyyətinin Naxçıvan dövründə Ulu öndər Heydər Əliyev 

gördüyü işlər, atdığı tarixi əhəmiyyətli addımlarla Muxtar Respublikanın qurtuluşunu, dirçəlişini və 

həmrəyliyini təmin etmiş oldu.1991-ci il sentyabr 3-də Naxçıvan əhalisinin təkidi ilə Heydər Əliyev 

Muxtar Respublikanın Ali Məclisinə sədr seçildi. Onun bu vəzifəyə seçilməsini bütün naxçıvanlılar 

istəyirdilər. Həmin gün sessiya keçirilən binanın qarşısında toplaşan yüz minlərlə insan onun Muxtar 

Respublikaya rəhbər seçilməsini qətiyyətlə tələb edirdi. Bu hadisə barədə Heydər Əliyev belə deyirdi: 

”Mən bu zamanın, bu dəqiqələrin, bu saatların hökmünü nəzərə almaya bilməzdim... Mən öz 

prinsiplərimə sadiq qalaraq Azərbaycanın, Naxçıvanın belə vəziyyətində, çətin dövründə üzərimə 

düşən vəzifənin icrasından geri çəkilə bilmədim. Mən öz taleyimi xalqa tapşırmışam və xalqın 

iradəsini indi bu müddətdə, bu çətin dövrdə yerinə yetirməliyəm” (İsmayılova, 2023, s. 33). 

Naxçıvanda baş verən hadisələr Heydər Əliyevin “Naxçıvan Muxtar Respublikasının 75 illiyinin 

keçirilməsi haqqında” belə xarakterizə olunurdur: “XX əsrin 90-cı illərində SSRİ-nin dağılması 

nəticəsində yaranmış şəraitdən istifadə edən Ermənistan dairələri Azərbaycana, o cümlədən 

Naxçıvana qarşı öz ərazi iddialarını artıq müharibə yolu ilə gerçəkləşdirmək qərarına gəldilər. 

Naxçıvan çətin sınaqlar qarşısında qaldı. 1990-cı il yanvarın 19-dan 20-nə keçən gecə sovet 

qoşunlarının Bakıya hücumundan 8 saat əvvəl sovet qoşun birləşmələri və erməni silahlı dəstələri 

Naxçıvan Muxtar Respublikasının Kərki kəndini işğal etmişdir. Məhz belə ağır şəraitdə Naxçıvan 

əhalisi böyük mərdlik və yenilməzlik nümayiş etdirərək Azərbaycanın bu qədim torpağını ermənilərin 

işğalı təhlükəsindən xilas etdi və onun muxtariyyət statusunu qoruyub saxladı. Milli istiqlaliyyət 

uğrunda mübarizə yollarında o zaman Naxçıvanın atdığı cəsarətli addımlar bütün Azərbaycan xalqı 

tərəfindən böyük rəğbətlə qarşılanaraq dəstəkləndi və respublikada gedən siyasi proseslərə öz müsbət 

təsirini göstərdi” (Hacıyev, 2011, s. 126). 

1991-ci il sentyabrın 3-də xalqın təkidli tələbi ilə görkəmli dövlət xadimi Heydər Əliyevin 

Naxçıvan Muxtar Respublikası Ali Məclisinin sədri seçilməsi nəinki Naxçıvan Muxtar 

Respublikasının, bütövlükdə Azərbaycanın gələcək həyatında çox mühüm siyasi-tarixi hadisə oldu, 

baş verən hadisələrin inkişafına müsbət mənada güclü təsir etdi, cərəyan edən hadisələrin istiqamətini 

dəyişdi. Çünki, Ulu Öndər Heydər Əliyevin bu vəzifəyə seçildiyi dövr bütövlükdə Azərbaycan, o 

cümlədən onun ayrılmaz tərkib hissəsi olan Naxçıvan Muxtar Respublikası ən ağır dövrünü yaşayırdı. 

Bu zaman Azərbaycan Respublikasında çox böhranlı bir vəziyyət yaranmış, Naxçıvan Muxtar 

Respublikası faktiki olaraq Ermənistan tərəfindən blokadaya salınmışdı. Naxçıvanın Ermənistandan 

keçməklə Azərbaycanın digər rayonlarına və Bakıya gedən avtomobil yolu ermənilər tərəfindən 

kəsilmiş, Ermənistan ərazisindən keçən kəmərlə Naxçıvana qaz verilməsi dayandırılmışdı. 

Ermənistanın Mehri rayonu ərazisindən keçən dəmir yolu isə ermənilər tərəfindən tez-tez 

bağlandığından (dəmir yolu az sonra tamamilə bağlanmışdı) Azərbaycanla əlaqədə tez-tez fasilələr 

yaranırdı. Həmin vaxt Azərbaycana rəhbərlik edənlərin Naxçıvan Muxtar Respublikasına ögey 

münasibəti, hətta onu “kor bağırsaq kimi kəsib atmaq” istəyi səbəbindən Naxçıvan görkəmli dövlət 

xadimi Heydər Əliyevin dediyi kimi “taleyin ümidinə buraxılmış tənha bir adanı” xatırladırdı. Əhali 

aclıq, səfalət, ermənilər tərəfindən qırılmaq qorxusu, soyuqdan donmaq təhlükəsi içərisində yaşayırdı. 

İndiki Ermənistandan tarixi ata-baba yurdlarından zorla deportasiya olunan, var-yoxları əlindən 

alınaraq qovulan azərbaycanlıların bir hissəsinin Naxçıvan Muxtar Respublikasına gəlib orada 

məskunlaşması vəziyyəti daha da ağırlaşdırmışdı. Ona görə də, xalq öz nicat yolunu hələ 

Azərbaycanda birinci hakimiyyəti dövründə ümümxalq məhəbbəti qazanmış, Moskvadan 

qayıtdıqdan sonra Bakıda yaşaması üçün imkan verilmədiyindən 1990-cı ilin 22 iyulunda doğma 

Naxçıvana üz tutmuşdur (Cəfərov, 2018, s. 83). 

SSRİ kimi fövqəldövlətin əsas rəhbərlərindən biri olmuş, dünyada böyük siyasi xadim olaraq 

qəbul edilən, uzun illər Azərbaycan Respublikasına bacarıqla rəhbərlik etmiş Heydər Əliyev üçün 

Naxçıvan Muxtar Respublikası idarəetmə baxımından ölçüyəgəlməz dərəcədə kiçik fəaliyyət 

meydanı idi. Ancaq o böyük şəxsiyyət bunun fərqinə varmadan, yaranmış çətin tarixi şəraitdə 

Naxçıvan Muxtar Respublikasını Ermənistanın işğalından xilas edərək Azərbaycan Respublikasının 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 82-88 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 82-88 e-ISSN: 3005-4982 

86 

tərkibində qoruyub saxlamağa və daha da möhkəmləndirməyə ümummilli vəzifə kimi baxır, məsələyə 

geniş mənada respublikanın ərazi bütövlüyünün təmin edilməsinin tərkib hissəsi müstəvisindən 

yanaşırdı (Həbibbəyli, 2007, s. 93). 

Qarabağda torpaqlarımızın günbəgün əldən getdiyi şəraitdə daha çətin region olan, üç tərəfdən 

Ermənistanla əhatə olunmuş Naxçıvanın ərazi bütövlüyünün qorunması, sərhədlərinin 

keçilməzliyinin təmin edilməsi ümumrespublika səviyyəli böyük və ciddi dövlət işi idi. Görkəmli 

dövlət xadimi Heydər Əliyev bu ümumdövlət əhəmiyyətli xilaskarlıq işini Naxçıvanda uğurla yerinə 

yetirdi. Tərəddüdsüz demək olar ki, Naxçıvan Muxtar Respublikasının işğala məruz qalmaması və 

Azərbaycanın tərkibində qorunub saxlanılması Heydər Əliyevin müstəqil dövlətçiliyimizə ən böyük 

xidmətlərindən biridir. Bütün bunlara görə həyatının digər mərhələləri kimi, Heydər Əliyevin 

tərcümeyi-halının həmin tarixi dövrünün də hər günü, hər anı qiymətli və ibrətamizdir. Eləcə də 

mühüm siyasi-tarixi əhəmiyyətə malikdir. O çətin və şərəfli illər müstəqil dövlətçiliyin sınaq 

imtahanları dövrü olduğu üçün ətraflı, dərindən, sistemli şəkildə, elmi səviyyədə öyrənilməlidir 

(Qasımov, 2013, s. 113). 

Naxçıvan MR Ali Məclisinin Heydər Əliyevin sədrliyi ilə keçən iclasında Ulu Öndərin təklifi ilə 

üçrəngli Azərbaycan bayrağının dövlət rəmzi kimi 17 noyabr 1991-ci ildə qəbul edilməsi müstəqillik 

tariximizin ən böyük tarixi hadisəsi oldu. Naxçıvanda 1992-ci ildə silahlı dövlət çevrilişi cəhdinin 

qarşısının dinc yolla alınması da Heydər Əliyevin müstəsna liderlik qabiliyyətinin əyani göstəricisi, 

xalqın sonsuz məhəbbətinin ifadəsi idi. Əliyalın xalq Heydər Əliyevin çağırışına cavab olaraq "Ya 

Heydər!" deyərək, Naxçıvan Daxili İşlər Nazirliyində yerləşmiş silahlı xəyanətkarların üstünə getdi 

və bu dövlət qurumunu azad etdi (Məmmədov, 2025, s. 22).  

Qeyd olunan tarixi mərhələdə Heydər Əliyevin böyük uzaqgörənliklə həyata keçirdiyi 

tədbirlərdən biri də Muxtar Respublikada ziyalılığın, ziyalı mühitinin qorunub saxlanılması 

sahəsindəki misilsiz xidmətləri ilə bağlıdır. Bu məqsədlə o, diyarda yaşayan və pərakəndə salınmış 

ziyalıların müxtəlif siyasi qrupların deyil, məhz Naxçıvan Muxtar Respublikası Ali Məclisinin, 

xüsusən bu mötəbər təşkilatın sədrinin ətrafında birləşdirilməsinə nail oldu. Qısa müddətdən sonra 

ağsaqqalları və ziyalıları, düşünən gənc nəslin nümayəndələrini öz ətrafında birləşdirərək ictimai 

mühiti, siyasi prosesləri idarə etmək şansını əlinə aldı. Bu, regionun xilası üçün, birlik, həmrəylik və 

sabitlik yaratmaq baxımından çox əhəmiyyətli bir dönüşə nail olmaq demək idi (Hacıyev, 2023, s. 

130).   

1992-ci ilin oktyabr və noyabr aylarında Naxçıvan Muxtar Respublikası Ali Məclisinin sədri 

Heydər Əliyevin iki dəfə Naxçıvan Dövlət Universitetinə gəlməsi, burada ziyalılar və tələbələrlə 

görüşüb söhbətlər aparması, çıxışlar etməsi yeni ziyalı mühitinin formalaşdırılmasının əsasına 

çevrilmişdi. Naxçıvan Dövlət Universitetinin (NDU) 12 noyabr 1992-ci il tarixdə keçirilmiş 25 illik 

yubileyində görkəmli dövlət xadimi Heydər Əliyevin iştirak etməsi bu ali təhsil ocağının tarixi 

salnaməsinin ən parlaq səhifəsini təşkil edir. Heydər Əliyev yubileyin keçirildiyi günü bütünlüklə 

NDU-ya həsr etmişdi. Heydər Əliyevin NDU-nun 25 illik yubileyindəki dərin məzmunlu nitqi, sözün 

geniş mənasında o vaxtkı çətin durumda respublikamızda ali təhsilə həsr olunmuş ciddi bir 

məramnamədir. Məhz həmin tədbirdə ali təhsilin keçmiş sovet ideologiyasından ayrılması, millilik 

və bəşərilik istiqamətində idarə olunması, universitetlərin beynəlxalq əlaqələrinin genişlənməsinin 

zəruriliyi, bütövlükdə ali təhsilin yeni islahatlara möhtac olması ideyaları Heydər Əliyev tərəfindən 

uzaqgörənliklə irəli sürülmüşdür. Bu tarixi nitq Universitetin inkişafının uzunmüddətli proqramıdır. 

Ümumiyyətlə, həmin ideya və tövsiyələr yeni dövrdə Azərbaycan ali təhsilinin tərəqqisi üçün də 

mühüm əhəmiyyətə malikdir. Aradan 30 ildən çox bir müddət keçməsinə baxmayaraq, Heydər 

Əliyevin Universitetin 25 illik yubileyindəki tarixi nitqi bu gün üçün də, gələcək üçün də aktualdır 

(Salayev, 2023, s. 24). 

Heydər Əliyev vaxtilə ad-san qazandırdığı, vəzifə və dəstək verdiyi adamların dönük çıxmalarını 

da "zamanın tərs üzü" kimi qarşılayırdı. Yaranmış çətin hərbi-siyasi şəraitdə Naxçıvanda qalıb, 

muxtar respublika əhalisini Ermənistanın təcavüzündən qorumağı müstəqil Azərbaycan dövləti və 

Azərbaycan xalqı qarşısında məsuliyyətli bir borc hesab edirdi. Görkəmli dövlət xadimi Heydər 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 82-88 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 82-88 e-ISSN: 3005-4982 

87 

Əliyev Azərbaycan xalqının taleyində müstəsna dərəcədə böyük rol oynayıb. Heydər Əliyev 

Azərbaycanın dövlət müstəqilliyinin banisi, xilaskarı və baş memarıdır (Məmmədzadə, 2023, s. 190). 

Tarixin dönüş nöqtəsi. Xalqın çağırışına cavab 1993-cü il İyun ayının 9-da Heydər Əliyevin 

Bakıya qayıdışı ilə baş tutdu. İyun ayı Azərbaycan tarixində dönüş nöqtəsi oldu. Dövlətçiliyimiz 

uçurumun kənarında, xalq isə ümidsizlik girdabında çırpınırdı. Həmin günlərdə ölkədə hökm sürən 

siyasi və hərbi xaos, dövlət institutlarının iflic vəziyyətə düşməsi, vətəndaş qarşıdurması təhlükəsi 

Azərbaycanın müstəqilliyini ciddi şəkildə sual altına almışdı. Belə bir şəraitdə, Azərbaycan xalqı son 

ümidi olan bir liderin adını səsləndirirdi – Heydər Əliyev. Xalqın səsinə, tarixə və taleyə cavab olaraq, 

1993-cü ilin iyununda Naxçıvan Ali Məclisinin sədri Heydər Əliyev Azərbaycanın paytaxtı Bakıya 

gəldi. Bu, sadəcə bir siyasi qərar deyildi – bu, xalqla lider arasında yaranmış mənəvi bağın, qarşılıqlı 

inamın və vətənə sədaqətin təcəssümü idi. Bu dönüş, həm də xalq iradəsinin qələbəsi idi – çünki 

Heydər Əliyevin Bakıya gəlişi, minlərlə insanın ümidini, ehtiramını və çağırışını özündə ehtiva edirdi 

(Axundova, 2013, s. 108). 

Bu gün geriyə baxanda əminliklə söyləyə bilərik ki, məhz o taleyüklü anda Heydər Əliyevin 

rəhbərliyə qayıdışı ilə Azərbaycanın tarixində yeni və şərəfli bir dövrün əsası qoyuldu. Onun siyasi 

uzaqgörənliyi, dövlət idarəçiliyi təcrübəsi və ən əsası, xalqına olan sonsuz sevgisi ölkəni vətəndaş 

müharibəsi fəlakətindən xilas etdi. Heydər Əliyev Bakıya yalnız bir siyasətçi kimi yox, həm də 

dövlətin xilaskarı, xalqın dayağı və Azərbaycançılıq ideologiyasının canlı simvolu olaraq qayıtdı. 

Onun iradəsi, qərarları və liderliyi nəticəsində Azərbaycanın parçalanma təhlükəsi aradan qalxdı, 

sabitlik təmin olundu və müstəqillik əbədi olaraq möhkəmləndirildi (Seyidov, 2023, s. 104). 

1993-cü ilin iyununda başlayan bu yol, bu gün Cənab Prezident İlham Əliyevin rəhbərliyi ilə 

qalib, güclü və müasir Azərbaycanın uğur salnaməsinə çevrilib. Məhz o taleyüklü anda verilən qərar 

bu günün zəfərlərinin başlanğıcı oldu. Bir sözlə Ümummilli Lider Heydər Əliyev Azərbaycan 

xalqının xilaskarı olmasını ölkəmizin müstəqilliyini qoruyub saxlamaqla və yeni inkişaf üfüqləri 

açmaqla sübut etdi. Ulu Öndər Heydər Əliyev Bakıya dönməsəydi, bu gün Azərbaycan nə müstəqil 

dövlət kimi mövcud olardı, nə də tariximiz və milli varlığımız bu qədər möhkəm təməllər üzərində 

dayanardı. Bu dönüş xalqın arxa-dayaq axtardığı, dövlətin isə xilasa möhtac olduğu anda verilən ən 

düzgün qərar idi və Azərbaycan tarixinə “Xilaskarın qayıdışı” kimi həkk olundu (Mikayılov, 2023, s. 

19). 

Heydər Əliyevi xarakterizə edən ən mühüm cəhətlər siyasi iradənin möhkəmliyi, qətiyyət, 

uzaqgörənlik, müdriklik və Azərbaycana hədsiz sədaqətdən ibarətdir. Azərbaycanın sabahını 

düşünmək, millət olaraq inkişafa can atmaq – milli ideologiyanın əsaslarıdır. Cəmiyyətdə canlı və 

anlaşıqlı ideya, dövlətin və millətin siyasi, iqtisadi və mənəvi inkişafının əsasları olmadıqda müxtəlif 

və çox vaxt bir-birinə zidd, ənənəvi sosial-mədəni normalarla vəhdət təşkil etməyən siyasi nəzəriyyə 

və ideologiyalar yaranır (Mehdiyev, 2009, s. 17).  

Sağlam ideologiya dövlətçiliyin formalaşması prosesinə və millətin simasına təsir göstərir. Xalqımız 

mövcud ideyanı şüurlu şəkildə qəbul edəcək milli birliyi gücləndirmək əzmindədir. Azərbaycançılıq 

özünü azərbaycanlı sayan vətəndaşların həmrəyliyinin möhkəm istinad mənbəyinə çevrilib: 

azərbaycançılıq təkcə Vətəni, Dövləti sevmək yox, hər bir şəxsin davamlı inkişafı, dəyişən dünya 

reallığına uyğun olaraq tərəqqisi və təhlükəsizliyi üçün çalışmaqdır. Birlik və həmrəylik ideyası ətrafında 

sıx toparlanmaq xalqımızın sarsılmaz milli-mənəvi birliyinin rəmzinə çevrilib. Tərəqqini əks etdirən, onu 

müstəqil dövlətçilik uğrunda müqəddəs mübarizəyə səfərbər etmək xalqımızda özünəinamı gücləndirir 

(Hüseynova, 2023, s. 13). 

 

Nəticə 
 

Heydər Əliyevin Naxçıvanda başladığı dövlətçilik missiyası Azərbaycanın müstəqil və sabit 

dövlətçiliyin təməlini qoydu. Onun rəhbərliyi yalnız siyasi və iqtisadi islahatlardan ibarət deyildi, 

Heydər Əliyev həm də xalqın mənəvi gücünü, dövlətə olan inamını və vətənpərvərliyini bir araya 

gətirərək, Azərbaycanın tarixi dönüş nöqtəsini təşkil etdi. Dövlət müstəqilliyimizin var olması, xilas 

edilməsi və yaşaması, eləcə də uğurla davam etməsi üçün Azərbaycan xalqı görkəmli dövlət xadimi 

Heydər Əliyevə borclu və minnətdardır. Xalqımız haqlı olaraq öz lideri ilə fəxr edir. Tarixin gedişatını 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 82-88 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 82-88 e-ISSN: 3005-4982 

88 

dəyişməyi bacaran Heydər Əliyev Azərbaycan dövlətini parçalanmaqdan, müstəqil dövlətçiliyimizi 

isə yox edilməkdən xilas edib, yeni inkişaf magistralına çıxarmış, qarşısında yaşıl işıq yandırmışdır. 

Ulu Öndər Heydər Əliyevin əsasını qoyduğu siyasət Prezident, Müzəffər Ali Baş Komandan İlham 

Əliyev tərəfindən müvəffəqiyyətlə davam etdirilir. 2020-ci ilin sentyabrına qədər tarixi və hüquqi 

ərazilərimizi 30 il işğalda saxlayan Ermənistan 44 günlük müharibədə tarixi zəfərimizi qəbul etdi. 

2021-ci ildə prezidentlər İlham Əliyev və Rəcəb Təyyub Ərdoğanın Şuşada imzaladığı Şuşa 

Bəyannaməsi, 2023-cü il sentyabr ayında Şərqi Zəngəzurda aparılan 23 saatlıq antiterror 

əməliyyatından sonra Xankəndində qaldırılan bayrağımız və 35 ildən sonra ölkəmizin ərazi 

bütövlüyünün tam bərpası oldu. Çünki Ulu Öndər tərəfindən əsası qoyulmuş milli ideologiya hazırda 

xalqımızın ideallarına, Ali Baş Komandanın dövlət siyasətinə yol göstərir. Bir sözlə, Ümummilli 

Lider Heydər Əliyevin ideyaları əsasında uğurla inkişaf edən Azərbaycan yeni zirvələr fəth edərək 

dünya arenasında yerini gücləndirir. 

 

Ədəbiyyat 
 

1. Axundova, E. (2013). Şəxsiyyət və zaman: Ömrün Naxçıvan aşırımları (V hissə). CBS. 

2. Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası. (2016). Müstəqillik yollarında 25. Şərq–Qərb. 

3. Cəfərov, N. (2018). Fəthin yolu. Oskar. 

4. Əliyev, H. (2009). Müstəqilliyimiz əbədidir (Kitab 29). Azərnəşr. 

5. Əsgərov, H. (2023). Heydər Əliyevin dil siyasəti dövlət quruculuğu kontekstində. “Mahmud 

Kaşğarlı” Beynəlxalq Elmi Jurnalı, 1(2). 

6. Hacıyev, İ. (2011). Naxçıvan Muxtar Respublikasının ictimai-siyasi həyatı, sosial-iqtisadi və 

mədəni inkişafı (1991–2011). Əcəmi. 

7. Hacıyev, İ. (2023). Heydər Əliyev: Həyatı və siyasi fəaliyyəti. Əcəmi. 

8. Hüseynova, M. (2023). Heydər Əliyevin dil və kökündə türkçülük ideologiyası dayanan 

azərbaycançılıq siyasəti. “Mahmud Kaşğarlı” Beynəlxalq Elmi Jurnalı, 1(2). 

9. Xəlilov, S. (1997). Heydər Əliyev: Müstəqillik yolu. Seçilmiş fikirlər. 

10. İsmayılova, M. (2023). Heydər Əliyev və türk mənəvi dəyərləri. “Mahmud Kaşğarlı” Beynəlxalq 

Elmi Jurnalı, 1(2). 

11. Qasımov, Ə. (2013). Heydər Əliyev və Naxçıvan Muxtar Respublikasının inkişaf tarixi (1969–

2003). Turxan. 

12. Qəhrəmanova, Y. (2023). Heydər Əliyev və Azərbaycan dili. “Mahmud Kaşğarlı” Beynəlxalq 

Elmi Jurnalı, 1(2). 

13. Quliyev, Ə., & Quliyeva, A. (2023). Heydər Əliyev: Tariximizdə, taleyimizdə. Əcəmi. 

14. Məmmədov, M. (2025). Naxçıvan Muxtar Respublikasında ictimai-siyasi proseslər. Şirvannəşr. 

15. Məmmədzadə, İ., & Həsənov, S. (2023). Heydər Əliyev və İlham Əliyev: Güclü dövlət, qələbənin 

fəlsəfəsi, böyük qayıdış. Elm və Təhsil. 

16. Mikayılov, M., & Şikarov, H. (2023). Azərbaycanın özü qədər əbədi. Maarif. 

17. Milli məfkurə dövlətçilik, müstəqillik yolu ilə (Cild 2). (2007). Azərnəşr. 

18. Salayev, B. (2023). Ulu Öndər – 100. Afpoliqraf. 

19. Seyidov, A. (2023). Heydər Əliyev – 100. Afpoliqraf. 

 

 

Daxil oldu: 12.10.2025 

Qəbul edildi: 17.12.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 89-91 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 89-91 e-ISSN: 3005-4982 

89 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/89-91 

Sadoqat Yöldoşeva  

Urgenç Devlet Pedagoji Enstitüsü İlköğretim Fakültesi  

İlköğretim Metodolojisi Anabilim Dalı stajyer öğretim görevlisi 

https://orcid.org/0009-0000-7432-4727  

sadoqatyoldosheva132@gmail.com 
  

İlkokul sınıflarında okuma-yazma öğretimini etkileşimli  

yöntemler temelinde etkili bir şekilde organize etme 
 

Özet 
 

Bu makalede, ilkokulda okuma-yazma öğretimi derslerinin etkileşimli yöntemler temelinde etkili 

bir şekilde organize edilmesinin teorik ve pratik yönleri ele alınmıştır. Çalışmada öğrencilerin okuma, 

yazma, dinleme ve düşünme becerilerini geliştirmede etkileşimli yöntemlerin önemi, öğrenme 

sürecindeki yeri ve öğretmenin pedagojik ustalığını artırmadaki rolü analiz edilmiştir. Ayrıca, “Beyin 

fırtınası”, “Küme (Cluster)”, “Insert” ve “Düşün, eşleş, paylaş” gibi yöntemlerin okuma-yazma 

öğretiminde uygulanması örneklerle açıklanmıştır. Yazar, etkileşimli yöntemlerin öğrencilerin 

bağımsız düşünme, iletişim kurma, düşüncelerini özgürce ifade etme ve yaratıcılık yeteneklerini 

geliştirdiğini vurgulamaktadır. Makalede ayrıca öğretmenin ders planlamasındaki yaratıcılığı ve bilgi 

teknolojilerinden etkili biçimde yararlanma gerekliliği de incelenmiştir. 

Anahtar kelimeler: okuma-yazma öğretimi, ilkokul eğitimi, etkileşimli yöntemler, oyun temelli 

öğrenme, bağımsız düşünme, eğitimde verimlilik  

 

Sadoqat Yoldosheva  

Urgench State Pedagogical Institute Faculty of Primary Education  

Department of Primary Education Methodology, Intern Lecturer 

https://orcid.org/ 0009-0000-7432-4727 

sadoqatyoldosheva132@gmail.com 

 

Effective Organization of Reading and Writing Instruction in  

Primary School Classes Based on Interactive Methods 

 
Abstract 

 
This article highlights the theoretical and practical aspects of effectively organizing literacy 

lessons in primary school based on interactive methods. It analyzes the importance of interactive 

methods in developing students’ reading, writing, listening, and thinking skills, their role in the 

educational process, and their contribution to enhancing teachers’ pedagogical mastery. The article 

also provides practical examples of how interactive methods such as “Brainstorming,” “Cluster,” 

“Insert,” and “Think–Pair–Share” can be applied in literacy lessons. The author emphasizes that the 

use of interactive methods helps develop students’ independent thinking, communication, self-

expression, and creativity. Furthermore, the article discusses the importance of teachers’ creativity in 

lesson planning and the need for the effective use of information technologies. 

Keywords: literacy teaching, primary education, interactive methods, game technology, 

independent thinking, educational effectiveness. 

 

Giriş 
 

Günümüzde Türk halklarının eğitim anlayışı, tarih boyunca oluşmuş ortak kültürel temellere 

dayanmaktadır. Türkoloji bilimi, bu halkların dil, düşünce ve eğitim sistemlerini inceleyerek onların 

ortak değerlerini ortaya koyar. Bu bağlamda Türk eğitim sistemi  yalnızca bilgi aktarmayı değil, 

mailto:sadoqatyoldosheva132@gmail.com


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 89-91 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 89-91 e-ISSN: 3005-4982 

90 

bireyin düşünsel, dilsel ve kültürel gelişimini sağlamayı amaçlayan bütüncül bir yapıya sahiptir. 

Özellikle ilkokul düzeyinde ana dili öğretimi, Türk halklarının ortak eğitim mirası içinde merkezi bir 

yer tutmaktadır. Çünkü dil, yalnızca iletişim aracı değil, aynı zamanda kültürün taşıyıcısıdır 

(Rahmatullayev, 2006, s. 35). 

Tədqiqat 

Özbekistan’da ve genel olarak Türk dünyasında eğitim reformlarıyla birlikte, çağdaş pedagojik 

yaklaşımlar Türk eğitim sisteminin merkezine yerleşmiştir. Artık öğretim süreci öğretmenden 

öğrenciye tek yönlü bilgi aktarımı değil, öğrencinin aktif olarak öğrenme sürecine katıldığı etkileşimli 

bir sistemdir. Bu yaklaşım Türk halklarının tarihsel olarak “usta-çırak” modeline dayalı öğrenme 

geleneğiyle de örtüşmektedir; çünkü her iki durumda da bilgi, deneyim ve düşünme eylemi iç içedir.  

Okuma-yazma öğretimi, ilkokulda öğrencinin zihinsel gelişimini ve dil bilincini şekillendiren en 

temel aşamadır (Yuldasheva, 2025, s. 2). Bu süreçte Türk halklarının yüzyıllardır benimsediği “sözlü 

anlatım”, “hikâye etme”, “bilmece ve atasözüyle öğretme” gibi geleneksel yöntemler, günümüzün 

interaktif (etkileşimli) öğretim teknikleriyle birleştirildiğinde daha etkili sonuçlar verir. Türkoloji 

alanında yapılan çalışmalar, Türk halklarının dil eğitiminde etkileşim, katılım ve topluluk bilincinin 

her zaman ön planda olduğunu göstermektedir (Shodiyev, 2020, s. 46). 

Etkileşimli yöntemler, öğrenciyi dersin pasif bir dinleyicisi olmaktan çıkarıp aktif bir katılımcı 

haline getirir. “Düşün-Eşleş-Paylaş”, “Beyin Fırtınası”, “Kümeleme (Cluster)”, “Zincirleme 

yöntem”, “Insert tekniği” gibi yöntemler öğrencinin düşünme, tartışma ve ifade becerilerini 

güçlendirir. Bu, Türk halklarının ortak eğitsel değerlerinden biri olan “sohbet yoluyla öğrenme” 

ilkesine de uygundur. Çünkü Türk kültüründe bilgi, her zaman paylaşım ve karşılıklı etkileşim 

yoluyla aktarılmıştır (Qosimova, 2009, s. 58). 

Türk eğitim sistemi açısından bu yöntemlerin önemi, öğrencilerin bağımsız düşünme ve yaratıcı 

problem çözme becerilerini geliştirmesinde yatmaktadır. Özellikle 21. yüzyıl becerileri arasında 

sayılan iletişim, eleştirel düşünme ve yaratıcılık, etkileşimli öğretim yöntemleri sayesinde doğal bir 

şekilde gelişir. Okuma-yazma derslerinde oyun, tartışma, rol oynama gibi etkinliklerin kullanılması 

öğrencinin motivasyonunu artırır, dili bir yaşam pratiği olarak kavramasına olanak sağlar. 

Türkoloji araştırmaları, farklı Türk halklarının eğitim sistemlerinde benzer yaklaşımların 

bulunduğunu ortaya koymuştur. Örneğin, Türkiye’de yapılandırmacı yaklaşım, Kazakistan’da “aktif 

öğrenme”, Azerbaycan’da “yaratıcı öğretim”, Özbekistan’da ise “interfaol metodlar” olarak 

adlandırılan süreçler aslında aynı eğitsel felsefeyi yansıtır (Yuldasheva, 2025, s. 3). Bu anlayış, 

öğrencinin merkeze alındığı, öğretmenin rehber konumunda olduğu, bilgiyi sorgulama ve keşfetme 

temelli bir sistemdir. Bu bakımdan Türk halklarının ortak pedagojik mirası, modern eğitim 

modelleriyle uyumlu bir zemin sunmaktadır. 

Okuma-yazma öğretimi sürecinde “Insert” tekniği gibi yöntemlerin uygulanması, öğrencinin 

metni aktif olarak analiz etmesini sağlar. Öğrenciler okudukları metinlerde “+” (bildiğim bilgi), “–” 

(yeni bilgi), “?” (anlamadığım), “!” (ilginç bilgi) gibi semboller kullanarak kendi öğrenme sürecini 

yönetir (Safarova, 2012, s. 69). Bu yöntem, Türk halklarının “bilge öğrenme” anlayışıyla 

örtüşmektedir; çünkü öğrenci burada sadece bilgiyi almakla kalmaz, onun anlamını da sorgular. 

Etkileşimli yöntemlerin bir diğer önemli yönü, Türk halklarının geleneksel toplumsal 

değerlerinden biri olan “birlikte öğrenme” anlayışını modern eğitime taşımalarıdır. Grup çalışmaları, 

işbirlikçi öğrenme ve tartışma oturumları öğrenciler arasında saygı, empati ve dayanışma gibi kültürel 

değerleri güçlendirir. Bu özellik, Türk halklarının eğitiminde her zaman merkezi bir yer tutmuştur. 

Okuma-yazma derslerinde oyun temelli öğretim de Türk kültüründe geleneksel olarak önemli bir yer 

tutar. “Kelime zinciri”, “Sesi bul”, “Kim hızlı?” gibi etkinlikler öğrencinin dikkatini canlı tutar ve 

öğrenmeyi eğlenceli hale getirir. Bu tür oyunlar Türk halklarının çocuk terbiyesinde kullandığı halk 

oyunları ve sözlü öğretim geleneklerinin modern yansımalarıdır. 

Günümüz Türk eğitim sisteminde bilgi ve iletişim teknolojilerinin (BİT) kullanımı da önemli bir 

yeniliktir. Etkileşimli tahtalar, sesli materyaller, dijital okuma uygulamaları sayesinde öğrenciler hem 

görsel hem işitsel olarak öğrenmeye katılır. Bu, modern Türkoloji araştırmalarında vurgulanan 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 89-91 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 89-91 e-ISSN: 3005-4982 

91 

“teknolojik kültür aktarımı” anlayışıyla da paraleldir. Çünkü teknolojinin doğru kullanımı, Türk 

halklarının dilini, edebiyatını ve değerlerini yeni nesillere ulaştırmada etkili bir araçtır.  

 

Sonuç 
 

Öğretmenin rolü ise artık bilgi aktarıcıdan çok, yönlendirici, destekleyici ve motive edici bir 

rehber konumuna geçmiştir. Öğretmen, öğrencilerin yaş özelliklerine, bireysel farklılıklarına ve 

kültürel geçmişine uygun yöntemleri seçmelidir (Xoliqov, 2011, s. 123). Bu anlayış, Türk eğitim 

felsefesinin “öğrenciye göre öğretim” ilkesine dayanmaktadır. Sonuç olarak, Türk halklarının ortak 

kültürel ve pedagojik mirası dikkate alındığında, etkileşimli yöntemlerle okuma-yazma öğretiminin 

hem Türk eğitim sistemine hem de genel olarak Türk dünyasına büyük katkılar sunduğu söylenebilir 

(UNESCO, 2024, s. 5) Bu yöntemler, öğrenciyi aktif, düşünen, sorgulayan ve iletişim kurabilen bir 

birey olarak yetiştirir. Türkoloji açısından bakıldığında, bu yaklaşım Türk halklarının bin yıllık eğitim 

geleneğini çağdaş pedagojik yöntemlerle birleştiren evrensel bir modeldir. Dolayısıyla, ilkokul 

düzeyinde okuma-yazma öğretiminin interaktif yöntemlerle düzenlenmesi yalnızca pedagojik bir 

yenilik değil, aynı zamanda Türk halklarının ortak kültürel kimliğinin eğitim aracılığıyla yeniden 

yaşatılması anlamına gelmektedir. Türk eğitim sisteminin geleceği, geleneksel bilgelikle modern 

yöntembilimin sentezinde yatmaktadır. 

 

Ədəbiyyat 
 

1. Hamroyev, M. (2007). Ona tili. Iqtisod-moliya. 

2. Qosimova, K. (2009). Ona tili o‘qitish metodikasi. Noshir. 

3. Rahmatullayev, Sh. (2006). Hozirgi adabiy o‘zbek tili. Universitet. 

4. Safarova, R. (2012). Savod o‘rgatish darslari: O‘qituvchilar uchun metodik qo‘llanma. Tafakkur. 

5. Shodiyev, F. (2020). Ona tili. SamDU nashri. 

6. Shodiyev, F., & Yuldasheva, S. (2025). Ways to develop the skills of future primary school 

teachers in using digital pedagogical technologies. Journal of Innovations in Pedagogy and 

Educational Advancements, 1(7). 

7. Spolsky, B. (n.d.). Language education and the challenges of globalization. 

8. Sukhanova, N. N. (n.d.). Sovremennye tekhnologii obucheniya yazyku. 

9. To‘xliyev, B. (2006). O‘zbek tili o‘qitish metodikasi. 

10. UNESCO. (n.d.). Mother tongue education: A teacher’s guide. 

11. Xoliqov, A. (2011). Pedagogik mahorat. Iqtisod-moliya. 

12. Yo‘ldosheva, S. (n.d.). Boshlang‘ich sinflarda savod o‘rgatish jarayonini jahon ta’lim andozalari 
asosida tashkil etməklə təlim keyfiyyətinin artırılması. In “Zamonaviy pedagogik texnologiyalar 

orqali ijtimoiy-gumanitar fanlarni o‘qitish: muammolar va innovatsion yechimlər” mövzusunda 

beynəlxalq elmi-praktik konfrans materialları. 

 

 

Daxil oldu: 20.10.2025 

Qəbul edildi: 08.12.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 92-95 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 92-95 e-ISSN: 3005-4982 

92 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/92-95 

Marifat Allaberganova 

Urgenç Devlet Pedagoji Enstitüsü 

temel doktora öğrencisi 

https://orcid.org/0009-0003-8713-9856 

marifatallaberganova196@gmail.com 

 

4K ilkesine dayalı olarak ilkokul öğrencilerinin yazım  

bilgisini geliştirme yöntemleri 

 
Özet 

 
Türk halklarının tarihinde dil, söz, yazı ve düşünce kutsal değerler olarak kabul edilmiştir. Cedid 

aydınları ise bu değerleri dönemin gereksinimlerine uyarlayarak millî eğitimi modernleştirmeye 

çalışmışlardır. Bu makalede, günümüzün önemli konularından biri olan ilkokul öğrencilerinin yazım 

becerilerini geliştirmeye yönelik yöntemlerden biri olarak 4K (iş birliği, iletişim, yaratıcı düşünme, 

eleştirel düşünme) ilkesi ele alınmaktadır. Makalede bu ilkenin kuramsal ve uygulamalı yönleri, 

ilkokul ana dili derslerinde kullanılmasının avantajları ve ders kitaplarının içeriğini oluşturmadaki 

rolü ayrıntılı biçimde analiz edilmektedir. Yazım becerisinin modern yaklaşımlar aracılığıyla 

geliştirilmesinde öğrencinin faaliyetlerini yaratıcı, analitik ve iş birliğine dayalı şekilde düzenlemenin 

gerekliliği vurgulanmaktadır. Yazım becerisi, öğrencinin dil kültürü, düşünme biçimi ve estetik 

zevkinin bir göstergesidir. Bu nedenle, yazım becerisinin geliştirilmesi sürecinde 4K ilkesinin 

entegrasyonu, öğrencinin aktif, analitik ve yaratıcı bir birey olarak yetişmesine olanak sağlar. 

Anahtar kelimeler: ilkokul, yazım becerisi, iş birliği, yaratıcı düşünme, iletişim becerisi, eleştirel 

düşünme, etkileşimli yöntem, yöntem 

 

Marifat Allaberganova 

Urgench State Pedagogical Institute 

Basic doctoral student  

https://orcid.org/0009-0003-8713-9856 

marifatallaberganova196@gmail.com 

 

Methods of Improving Primary School Students' Spelling Knowledge 

Based on the 4k Principle 
 

Abstract 
 

Throughout the history of the Turkic peoples, language, speech, writing, and thought have been 

considered sacred values. The Jadid intellectuals, on the other hand, adapted these values to the needs 

of the time and strived to modernize national education. This article examines the 4K principle 

(collaboration, communication, creative thinking, critical thinking) as one of the methods for 

improving primary school students' writing skills, a crucial topic today. The article provides a detailed 

analysis of the theoretical and practical aspects of this principle, the advantages of its use in primary 

school native language courses, and its role in shaping the content of textbooks. The article 

emphasizes the necessity of organizing student activities in a creative, analytical, and collaborative 

manner in developing writing skills through modern approaches. Writing skills are an indicator of a 

student's linguistic culture, way of thinking, and aesthetic taste. Therefore, integrating the 4K 

principle into the development of writing skills allows students to develop as active, analytical, and 

creative individuals. 

Keywords: primary school, writing skills, collaboration, creative thinking, communication skills, 

critical thinking, interactive method, method 

https://orcid.org/0009-0003-8713-9856
mailto:marifatallaberganova196@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-8713-9856
mailto:marifatallaberganova196@gmail.com


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 92-95 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 92-95 e-ISSN: 3005-4982 

93 

Giriş 
 

Türk halkları dünyasında yazı ve söz sanatı, yaratıcılığın temel aracı olmuştur. “Orhun–Yenisey 

Yazıtları”, “Kutadgu Bilig” ve “Divânü Lügati’t-Türk” gibi eserler, dilin toplumsal ve kültürel 

önemini göstermektedir. Günümüzde her alanda ilerleme sağlamak, çağın gereklerine uygun olarak 

kaliteyi artırmak gibi konulara büyük önem verilmektedir. Eğitim sisteminde de millî değerlerle 

evrensel tecrübeleri birleştirerek nitelikli bilgi vermek, yetkin uzmanlar yetiştirmek ve öğrenilen 

bilgileri açık, sade ve yaratıcı yöntemlerle aktarmak amacıyla kapsamlı çalışmalar yürütülmektedir. 

Özellikle Cumhurbaşkanımız Ş.M.Mirziyoyev konuşmalarında şunları demişti: “Gençler, yenilikçi 

düşünmeye, yeni fikirleri cesurca ortaya koymaya ve bunları hayata geçirmeye, sorunları yaratıcı ve 

alışılmışın dışında yaklaşımlar temelinde çözmeye meyillidirler” (Mirziyoyev, 2021, s. 51). Nitekim 

eğitim alanında da öğretmenlerden beklenen faaliyet, kaliteli eğitimi sağlamak ve öğrencileri modern 

öğretim yöntemleri ile bilgi teknolojileri aracılığıyla derslere ilgi duyar hâle getirmektir. Farklı 

etkileşimli yöntemlerin kullanıldığı her ders, öğrencilerin hem kuramsal hem de uygulamalı bilgi 

düzeylerinin artmasına hizmet eder. 

Tədqiqat 

İlköğretim, çocuğun kişiliğinin şekillendiği, temel okuryazarlık döneminin yaşandığı ve bilgiye 

dayalı temelin atıldığı bir süreçtir. Yazım becerisi ise özellikle ilkokul düzeyinde temel bir ölçüt 

olarak kabul edilir. Bu süreçte öğrenciler, ana dilimizdeki kelimeleri doğru yazma, yazım kurallarına 

bilinçli bir şekilde uyma ve bu kuralları uygulamada kullanma becerilerini kazanırlar.  

Yazma alıştırmaları çocukların zihinsel durumuyla ilgilidir ve bu karmaşık görevi hızlı bir şekilde 

tamamlamak zordur. Çocuklar sesleri yazılı harflere dönüştürme sürecinde durgunluk belirtileri 

gösterirler. Özellikle basılı olarak okuduklarını hatırlayıp yazmakta zorluk çekerler (Allaberganova, 

2024, s. 365). 

Bilindiği üzere, yazıda imlaya özen göstermek her bireyin öncelikle diline, tarihine ve kimliğine 

duyduğu saygının bir ifadesidir. Nitekim, “yazı ve imla, bir milletin kendine özgü simgelerinden biri 

olup, halk kültürünün ayrılmaz bir parçasıdır; çünkü bu unsurlar, millî dilin işlevselliğini ve 

yaşarlılığını sağlayan toplumsal bir mekanizmadır” (Eltazarov, 2017, s. 4). 

Yazım becerisinin öğretilmesinde uzun süredir kullanılan yazılı anlatım türleri — dikte, 

betimleme, kompozisyon ve metin kopyalama gibi yöntemler — geniş biçimde uygulanmış ve etkili 

sonuçlar vermiştir. Ancak günümüzde bu yöntemlerle birlikte 4K ilkesi de yazım becerisini 

geliştirmede önemli bir destek unsuru olarak değerlendirilebilir. 4K kavramı genellikle bilişsel, 

üstbilişsel, sosyal ve duygusal alanlardaki yeterlikleri ifade etmek için kullanılmaktadır.  

4K; iş birliği (kollaborasyon), iletişim (komünikasyon), eleştirel düşünme (kritik düşünme) ve 

yaratıcılık (kreativlik) anlamına gelmektedir. 

Günümüzde yeni nesil ders kitapları da 4K ilkesine dayalı olarak hazırlanmakta ve 

düzenlenmektedir. Bu ders kitapları, öğrencilerin her alanda gelişimini desteklemeyi; özellikle ekip 

çalışması becerisini geliştirmeyi, iş birliği yapmayı, birbirini desteklemeyi, düşüncelerini özgür ve 

açık biçimde ifade etmeyi, yaratıcılığı artırmayı ve iletilen bilgilere eleştirel bir bakış açısıyla 

yaklaşmayı amaçlamaktadır. 

Yazım bilgileri, yazımla ilgili çeşitli alıştırmalar aracılığıyla edinilir. Bu bağlamda, 3. sınıf ders 

kitabında yer alan “Sayıların yazımı” (Beynazarova, Toirova, 2023, s. 24) konusuna değinilecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 92-95 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 92-95 e-ISSN: 3005-4982 

94 

Sayıların yazımı alıştırması 

Bu konuda öğrencilere sayılara ilişkin kurallar hatırlatılmaktadır. Örneğin, sayılar yazıda üç farklı 

şekilde ifade edilir: harflerle (beshta kitob, ikkinchi qavat), Arap rakamlarıyla (1-sentabr 2025-yil), 

Roma rakamlarıyla (III sinf, XXI asr). 

Ek bilgi olarak, “Özbek Dili Temel Yazım Kuralları”nda yer alan kısa çizgi   (-) ile yazım 

maddesinde şu ifadeler bulunmaktadır: “Sıra sayıları Arap rakamlarıyla yazıldığında, ‘-nchi’ ekinin 

yerine kısa çizgi (-) konur: 7-sinf, 5-“A” sinfi, 3-, 7-, 8-sinf o‘quvchilari, 60-yillar, 1991-yil 1-sentabr 

gibi. Ancak sıra sayısını gösteren Roma rakamlarından sonra kısa çizgi kullanılmaz: XX asr, X sinf 

gibi” (Özbek Dili Temel Yazım Kuralları, 1995, s. 7). 

Ayrıca, söz konusu ders kitabında yer alan 29. alıştırmadaki “Topag‘on” adlı eğitsel oyun 

aracılığıyla 4K ilkesinin iş birliği (kollaborasyon) unsuru etkin biçimde uygulanmaktadır. Öğrenciler 

“kaç kişi?”, “kaçıncı?” gibi sorulara yanıt ararken kendiliğinden birbirlerine yönelmekte, bilgili 

öğrenciler yanıtlarını yüksek sesle paylaşmakta ve böylece fikir alışverişi ile grup hâlinde çalışma 

becerileri gelişmektedir. Görüşler dile getirildiğinde karşılıklı saygı, konuşma partnerini dinleme, 

düşüncelerini açık ve net bir şekilde ifade etme becerileri ilerlemektedir. Öğrenciler birbirlerinden 

öğrenmek, yeni düşünceler ve örnekler üzerinden katkıda bulunmak için çaba göstermektedirler. 

Bu tür etkileşimli oyunlar ve yöntemler, öğretim sürecinde öğretmen ile öğrenci arasında aktif 

iletişim, iş birliği ve fikir alışverişine dayanan; öğrencileri öğrenme sürecinin aktif katılımcılarına 

dönüştürebilen bir yaklaşım olarak değerlendirilmektedir. 4K ilkesine dayalı yazım kurallarının 

öğretiminde kullanılan etkileşimli yöntemler aşağıda incelenecektir. 

Kollaborasyon (iş birliği): İlkokul öğrencilerinin yazım becerilerini 

geliştirmede grup çalışmasına dayalı etkinliklerden yararlanmak son derece 

önemlidir. “Sözcük Oku” yöntemi bu bağlamda etkili bir örnektir; öğrenciler belirli 

bir kurala göre sırayla sözcük yazarlar ve sonunda bu sözcüklerden bir metin 

oluşturulur. 

Komünikasyon (iletişim): Yazım alıştırmalarını yalnızca 

defter veya tahta ile sınırlamamak, öğrencilerin bunları karşılıklı iletişim içerisinde 

uygulamaları son derece faydalıdır; bu durum aynı zamanda dilsel okuryazarlığın 

da gelişmesini sağlar. “Yazım Editörü” adlı oyun aracılığıyla ikili gruplardan 

birinci öğrenci kelimeyi yanlış söyler, ikinci öğrenci ise hatayı bularak kurala 

uygun doğru biçimini ifade eder.. 

Kreatif (yaratıcı) düşünme: Yaratıcı etkinlikler, çocukların yeni yönlerini 

ortaya çıkaran bir yaklaşımdır. Yanlış yazılmış kelimelerden “komik cümleler” 

oluşturmak, öğrencilerin yazım kurallarını daha kolay öğrenmelerine yardımcı 

olabilir. Öğrencilerin yaratıcı düşünme becerileri ne kadar önemli olsa da, düşünce 

eğitimi konusuna da değinmek gerekir. Cedid düşünürlerinden biri olan A. Avloni, 

“Türkiy Gülistan yahut Ahlak” adlı eserinde şöyle demiştir: “Düşünce terbiyesi, 

en gerekli, uzun zamandan beri takdir edilen, öğretmenlerin dikkatine emanet edilmiş ve vicdanlarına 

yüklenmiş kutsal bir görevdir. Düşünce, insanın onurlu ve gayretli olmasına vesile olur” (Avloni, 

2008, s. 12). 

Kritik (eleştirel) düşünme: Öğrencilerin yazım hatalarını eleştirel biçimde 

analiz etmeleri ve bağımsız sonuçlar çıkarabilmeleri son derece önemlidir. “Bu 

kelime nasıl yazılır?”, “Neden böyle yazılmıştır?” gibi sorular yöneltilerek, 

öğrencilerin kurala göre farkı ayırt etmeleri sağlanmalıdır. Öğrencilere verilen 

metin veya bilgiler üzerine kendi düşünce ve görüşlerini ifade etmeleri istenir. 

Metin üzerinde çalışma, özü itibarıyla eserin içeriğini kavrama, onun düşünsel 

ve estetik özelliklerini inceleme ve bu temelde öğrencilerin bağımsız düşünme becerilerini 

geliştirerek onlara manevi ve ahlaki eğitim verme amacına hizmet eder  (Matchanov, 1998, s. 176). 

 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 92-95 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 92-95 e-ISSN: 3005-4982 

95 

Sonuç 
 

İlköğretim, sürekli eğitim sisteminin önemli bir aşamasıdır ve anadilin öğretilmesi bu aşamada 

kilit bir rol oynar. Öğrencilerde temel konuşma etkinliği türlerinin geliştirilmesinin yanı sıra, anadilde 

ilköğretim ve okuma-yazma, aşağıdaki önemli sorunların çözülmesini de içerir (İlköğretim kavramı, 

1998, s. 5), ilkokul öğrencilerine yazım öğretiminde yalnızca kuralları ezberletmekle yetinmeyip, bu 

kuralları uygulamada kullanabilme becerilerini de geliştirmemiz gerekmektedir. Bu noktada, 4K 

ilkesine dayalı olarak düzenlenen ve öğrencileri etkinliğe, dayanışmaya ve yaratıcılığa yönlendiren 

yaklaşımlar önemli katkı sağlamaktadır. 4K ilkesi yalnızca çağdaş bir fikir değil, aynı zamanda Türk–

manevî eğitim mirasının modern bir yorumu niteliğindedir. 

Ünlü bilim insanı, ülkemizde ilkokul öğrencilerini yazmaya öğretme sorununu ilk gündeme 

getirenlerden biridir. Onun “İlkokul Öğrencilerini Güzel Yazıya Alıştırma”, “Güzel Yazı 

Metodolojisi”, “Güzel Yazı Becerisini Geliştirme”, “Doğru ve Güzel Yazın” ve “Güzel Yazıya 

Öğretme” gibi kitaplarında yazı öğretimiyle ilgili değerli bilgiler verilmiştir. Bu konuda 

H.Gulomova’nın çalışmalarını da takdirle anmak gerekir. Yazı öğretimiyle doğrudan ilgili sorunlar 

Y.Y. Azimov’un “Güzel Yazıya Öğretmenin Uygulamalı Temelleri” adlı kitabında da ele alınmıştır 

(Beynazarova, Toirova, 2017, s. 70). 

Kreatiflik — öğrenciyi yazı aracılığıyla düşünce üretmeye yönlendirir; 

Komünikasyon — söz ve iletişim kültürünü geliştirir; 

Kollaborasyon — karşılıklı öğrenme ve iş birliğini güçlendirir; 

Kritik düşünme — öğrenciyi bağımsız düşünen bir birey hâline getirir. 

Türk halkları ve Cedidlerin mirası, bu ilkelerin teorik ve pratik temelini çoktan ortaya 

koymuştur. Bu mirası modern ilkokul eğitim sistemine uyarlamak, yalnızca yazım becerisini 

geliştirmekle kalmaz, aynı zamanda ulusal kimliği, manevi mirası ve düşünce kültürünü de yeniden 

canlandırır. 

 

Kaynakça 
 

1. Mirziyoyev, Sh. M. (2021). Yeni Özbekistan demokratik değişimlerin, geniş imkânların ve 

pratik işlerin ülkesine dönüşmektedir. 

2. Özbekistan Cumhuriyeti Bakanlar Kurulu. (1995, August 24). Özbek dili temel yazım kuralları 

(Karar No. 339). 

3. İlköğretim kavramı. (1998). İlköğretim, (6), 5. 

4. Matchanov, S. (1998). Genel eğitim sisteminde edebiyat derslerinde bağımsız çalışmaları 

düzenleme (Doktora tezi). Taşkent Devlet Pedagoji Üniversitesi (TDPU). 

5. Avloni, A. (2008). Türkiy Gülistan yahut ahlak. 

6. Eltazarov, J. D. (2017). Özbekistan’da 20. yüzyılda gerçekleştirilen yazı ve imla reformlarının 

tarihinden (sosyodilbilimsel analiz). 

7. Beynazarova, D. D., & Toirova, M. E. (2023). Ana dili ders kitabı (3. sınıf, 4. kısım). Novda 

Yayınları. 

8. Azimov, Y. Y. (2017). İyi davranışları öğretmenin pratik temelleri (Metod el kitabı). Turon 

Zamin Ziyo Yayınevi. 

9. Allaberganova, M. K. (2024). Eğitsel diktelerle yazım bilgisinin geliştirilmesi. In International 

Conference on Interdisciplinary Science (Vol. 1, Issue 10). 

 

 

Daxil oldu: 23.10.2025 

Qəbul edildi: 26.12.2025



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 96-101 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 96-101 e-ISSN: 3005-4982 

96 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/96-101 

Dinora Madraximova  

Urgenç Devlet Üniversitesi 2. Sınıf Doktora Öğrencisi 

https://orcid.org/0009-0007-7570-7106  

madraximovadinora@gmail.com 

 

Şihabuddin Mercani’nin medrese reformu ve pedagojik görüşleri 
 

Özet 
 

Bu makale, 19. yüzyılın ikinci yarısında Türk halkları arasında Ceditçilik hareketinin oluşumuna 

önemli katkılarda bulunan ünlü aydın, tarihçi, filozof ve din bilimci Şahabettin Mercani'nin dini 

görüşleri ve medrese politikalarına odaklanmaktadır. Araştırmada, alimin dini-felsefi mirası, İslam 

dinine olan yaklaşımı ve medreselerdeki eğitim sistemini ıslah etme çabaları analiz edilmektedir. 

Makalede, Mercani'nin dini görüşlerinin geleneksel İslami öğretilerle uyumlu olduğu, ancak akıl ve 

bilime öncelik verdiği belirtilmektedir. Ona göre İslam dini, ilerlemeye engel olmamalı, aksine bilim 

ve irfanın gelişimine hizmet etmelidir. Ayrıca, Mercani'nin medrese politikasının, müfredatlara 

dünyevi bilimleri dahil etme, öğretim yöntemlerini modernize etme ve medreseleri bilimsel 

merkezlere dönüştürmeye yönelik olduğu vurgulanmaktadır. Araştırmada, Mercani'nin dini görüşleri 

ve medrese politikasının o dönemdeki Türkistan Müslümanlarının hayatında önemli değişikliklere 

yol açtığı, Ceditçilik hareketinin gelişimini teşvik ettiği ve milli kimliğin korunmasına hizmet ettiği 

belirtilmektedir. 

Anahtar kelimeler: Ceditçilik, medrese politikası, reformlar, din, eğitim 

 

Dinora Madraximova  

Urgench State University 2nd year doctoral student 

https://orcid.org/0009-0007-7570-7106  

madraximovadinora@gmail.com 

 

Shihabuddin Marjani's Madrasa Reform and Pedagogical Views 
 

Abstract 
 

This article focuses on the religious views and madrasa policy of Shahabuddin Marjani, a famous 

educator, historian, philosopher, and theologian who made a significant contribution to the formation 

of the Jadid movement among the Turkic peoples in the second half of the 19th century. The study 

analyzes the scholar's religious and philosophical heritage, his attitude towards Islam, as well as his 

activities in reforming the education system in madrasas. The article shows that Marjani's religious 

views, while aligned with traditional Islamic teachings, were based on prioritizing reason and science. 

In his opinion, Islam should not be an obstacle to progress, but should serve to develop science and 

enlightenment. It also reveals that Marjani's madrasa policy was aimed at including secular sciences 

in the curriculum, modernizing teaching methods, and turning madrasas into scientific centers. The 

study emphasizes that Marjani's religious views and madrasa policy led to significant changes in the 

lives of the Muslims of Turkestan at that time, stimulated the development of the Jadid movement, 

and served to preserve national identity. 

Keywords: Jadidism, madrasa policy, reforms, religion, education 
 

Giriş 
 

Bu makalede, Şihabeddin Mercani'nin ıslahatçı görüşleri, medrese eğitiminde dini ve dünyevi 

bilgilerin öğretilmesi ve öğrencilere bağımsız düşünmeyi öğretme yöntemleri ele alınmaktadır. 

Mercani tarafından yazılan eserlerin bir özeti ve pedagojik görüşleri sunulmaktadır. 

mailto:madraximovadinora@gmail.com
mailto:madraximovadinora@gmail.com


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 96-101 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 96-101 e-ISSN: 3005-4982 

97 

Türk Dünyasın eğitim-öğretim tarihinde en etkili akımlardan biri ceditçilik hareketidir. XIX. 

yüzyılın ikinci yarısında başlayan bu yenileşme hareketi hem Tataristan hem de tüm Türk Dünyası 

tarihinde önemli yer tutmaktadır. Ceditçilik hareketi ilk önce dil, eğitim-öğretim ve dinle ilgili 

alanlarda başlamıştır. İdil-Ural Tatarları arasında aydınlanma fikirlerini başta Abdünnasır Kursavi, 

Abdürrahim Otuzimeni gibi kültür ve eğitim adamları öne sürmüşlerdir. Ancak onların yaşadığı 

XVIII. yüzyıl sonlarıyla XIX. yüzyıl başlarında, bu fikirler halk arasında geniş bir yankı 

bulamamıştır. Çünkü bu dönemde bölgenin sosyal-iktisadi ve kültürel-ideolojik hayatı, aydınlanma 

fikirlerinin yaygınlık kazanmasını sağlayabilecek durumda olmamıştır. XIX. yüzyıl ın ortalarına 

doğru ise, devlet siyasetindeki değişmeler neticesinde, Tatarlar arasında aydınlanma fikirleri yeniden 

gelişmeye başlamıştır. Bu yıllarda Tatar aydınlanmasının Şihabuddin Mercani, Hüseyin Feyizhanov 

ve Kayyum Nasiri gibi temsilcilerinin fikirleri ve uygulamaları yaygınlık kazanmıştır. Şihabuddin 

Mercani (1818-1889), ceditçilik hareketinin ortaya çıktığı dönemlerde yaşayan ve din adına hizmet 

eden Tatar milletinin ünlü düşünürlerinden biridir 

Araştırma 

Şihabuddin Mercani 3 Ocak 1818 tarihinde Kazan’a 40 km uzaklıkta olan Yabancı köyünde 

dindar bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Mercani’nin tam ismi, Şihabuddin b. Bahaeddin 

b. Sübhan b. Abdülkerim b. Abdüttevvab b. Abdülgani b. Abdülkuddus b. Yadaş b. Yadigâr b. 

Ömer’dir (Şihabuddin Mercani, 2005, s. 140-141). 

Mercani’nin babası Bahaeddin b. Sübhan, Buhara’da eğitim görmüş ve vatanına geri döndükten 

sonra müderrislik yapmıştır (Şeher Şeref, Kazan, 1998, s. 13). Bu yüzden Mercani, eğitimine ilk 

olarak babasının medresesinde başlamıştır. Mercani küçüklüğünden beri derslerine çok önem 

vermiştir. O, sadece gördüğü derslerle yetinmeyip, kendi kendine ders dışında diğer konularada 

yönelmiştir. Bu çalışkanlığı neticesinde medresedeki arkadaşları ve hocaları arasında çok çabuk itibar 

kazanmış ve on yedi yaşındayken babasının ilkokul düzeyindeki medresesinde müderrislik yapmaya 

başlamıştır (Siraciyeva, 1998, s. 7-8). 

Bazı ders programlarından hoşlanmadığı için, yeni ders programları hazırlamış ve derslerini o 

programa göre öğretmiştir. İlk olarak Fars dilinin gramer kitabını değiştirmiştir. Ayrıca çocuklar için 

farklı dualar ve ibadetlerle ilgili bir kitap hazırlamıştır (Maraş, Türk Dünyasında Dini Yenileşme, s. 

41). Tabiiki, bu kitapçıkların çok büyük bilimsel bir önemi yoktur, çünkü bunlar ilkokul (mektep) 

öğrencilerine yönelik veya Arapça bilmeyenler için yazılmış basit kitaplardır. Burada önemli olan 

husus, köy ortamında yetişmiş bir genç talebenin eksik gördüğü alanları, kendine göre yenilemeye 

çalışması ve bu konuda attığıilk adımlardır (Fahreddin, 2001, s. 183). 

Mercani yaşadığı dönemlerde Kazan bölgesinde eğitim geleneği, Buhara’ya gidip orada eğitim 

görme şeklinde olmuştur. Mercani de ilimlerde ilerlemek amacıyla 17 Mayıs 1838 tarihinde 

Buhara’ya uzun bir yolculuk yapmıştır. 

Mercani, Buhara’dan sonra Semerkant’a ilim tahsil etmek üzere gitmiştir. Orada iki yıl “Şirdar” 

medresesinde Semerkant’ın en meşhur alimlerinden ders aldıktan sonra tekrar Buhara’da “Mir Arap” 

Medresesinde öğrenimine devam etmiştir (Mansurov, 2000, s. 11). 

Mercani, Buhara ve Semerkant’ta eğitim gördüğü y ıllarda, Arap ve Fars dillerini iyi öğrenmenin 

dışında Felsefe, Tarih, Matematik, Geometri, Astronomi dersleride almıştır. Farabi, Biruni, İbn Sina, 

İbn Haldun gibi ünlü bilginlerin düşüncelerini, Doğu’nun ünlü şairleri olan Firdevsi, Hayyam, 

Nevai’nın eserleri ile tanışmıştır (İklil Kurban, 7 Şubat 2009). 

Bununla birlikte, bu seyahatler esnasında, gittiği yerlerde çok sayıdaki âlimle görüşme imkânı 

bulmuştur. Semerkant’ta Şirdar medresesinde eğitim gördüğü zaman, Kadi Ebu Said b. Abdülhay es-

Semerkandi’nin icazetnamesini almıştır. Mercani, tarihe ve belki tasavvufa duyduğu ilgiyi de borçlu 

olduğu bu âlimden çok şey öğrendiğini, onun kütüphanesindeki Selef âlimlerinin eserlerini 

inceledikten sonra Kursavi’nin fikirlerini daha iyi takdir ettiğini ifade etmektedir (Yusupov, 2005, s. 

42).  

Mercani, Orta Asya’da geçirdiği bu yıllarda, bu ülkenin eğitim-öğretim sisteminide incelemiştir. 

Bu bölgenin, eskiden beri tüm İslam dünyası için en önemli eğitim merkezlerinden biri olması, onun 

dikkatini çekmiştir. Bununla birlikte, orta asırlarda ortaya koyulan bu eğitim sisteminin, XIX. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 96-101 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 96-101 e-ISSN: 3005-4982 

98 

yüzyılın değişen şartlarına uyamadığınıda geçerliydi. O dönemlerde Kazan bölgesindede aynı eğitim 

sistemi geçerliydi. Bu yüzden bu bölgenin eğitim alanında da reformlar yapılması gerekiyordu. Bu 

fikri savunan Mercani, vatanına geri döndükten sonra hemen ıslahatçı görüşlerini hayata geçirme 

çabasına girmiştir. 

Mercânî Medresesi Kazanın eski Tatar yerleşim mahallesinde inşâ edilen ilk eğitim merkezidir. 

1881 tarihindin itibaren “Mercaniye medresesi” öğrenci kabul etmeye başlamıştır. Mercânî 

Medresesi’nin mimarı Petr İvanoviç Romanov’dur. Medresenin tarihi, Kazan’da Birinci Merkez 

Camii’nin inşaatının tamamlandığı 1770 yılına kadar uzanmaktadır. Caminin bünyesinde bir mekteb 

bulunuyordu. 20 yıl boyunca ders burada veriliyordu. Artan öğrenci sayısı nedeniyle caminin yeni 

imam hatibi İbrahim Huzyaş Hazret, Kaban Gölü kıyısında medresenin ayrı bir binasını inşâ ettirdi. 

Zamanla, bakıma muhtaç hale gelen bina, 1837’de ilk lonca tüccarı Übeydullah Muhammed Yunusov 

tarafından yenilendi be Fatih Kerîmî Caddesi’nde özellikle okul öğrencilerinin kalabiliceği öğrenci 

yurdu inşa ettirildi (Salihov, Hayruddinov, 2004, s. 202, s. 147). Mercani’nin, ders programında 

yazılmamış olan bazı dersleri okuttuğuda ifade edilmektedir. Bu dersler, İslam Tarihi, Arap ve Fars 

Edebiyatı, Tatar Tarihi olmak üzere, daha çok dünyevi konulara dair bilgi vermeye yönelikti. Bu 

dersler dışında Mercani’nin ders programında geçen, fakat derste kullanılan kitap olarak 

gösterilmeyen bazı eserlerden istifade edindiğide belirtilmektedir. Bunlar arasında Tefsir’den 

“Tefsirü’l- Medarik”, “Tefsirü’l-Keşşaf”, “Tefsirü’s-Sa’lebi” ve Hadis’ten “Sahihü’l-Buhari” gibi 

eserler bulunmaktadır (Şeref, 2010, s. 86-87). Mercani’nin bize malum olan ders programı ve 

okuttuğu derslerinin bazılarının bu programlarda gösterilip gösterilmediği ile ilgili eleştirilerde 

yapılmıştır (Şeref, 2010, s. 89). Bu eleştiriler, Mercani’nin öğrencileri ve onlardan sonraki kuşaklara 

aittir. Bu eleştirilerde en çok sorgulanan nokta, usul-i kadim medreseleri eleştiren biri olarak 

Mercani’nin neden kendisininde medresesinde bu usulü uyguladığı ile ilgilidir. Derslerin seneden 

seneye değişmesi gerekiyorsa bile burada getirilen ders programlarında bunun gözükmemesi de ilgi 

çeken noktalardan biridir. 

Bununla birlikte birinci ders programı ile ikincisi arasında olan büyük farkda göze çarpmaktadır. 

Mesela, birinci ders programında Hadis, Ahlak, Hikmetü’l Kadime gibi dersler varsa, ikincisinde ise 

onlara hiç yer verilmemiştir. Demek ki Mercani, kendi medresesinde yapmış olduğu öğretmenlik 

sürecinin daha sonraki dönemlerde, bu dersleri ders programından çıkartıp, onlar yerine Mantık, 

Kelam gibi derslere daha çok önem vermeye başlamıştır. Bununla birlikte açıklanması gereken daha 

bir husus vardır. Neden dini eğitim-öğretim kurumlarından sayılan bu medresede programında Tefsir, 

Hadis, Siyer, İslam Tarihi, Arap Edebiyatı gibi derslere yer verilmemiştir? Bu sorunun cevabı ancak 

Mercani’nin öğrencilerinin söylediklerinden bulunabilir.  

Mercani’yi iyi tanıyan çağdaşları ve öğrencilerinin hocaları hakkında yazan yazmalarını 

inceleyerek aşağıdaki sonuçlara varılabilir:  

1. Mercani’nin yaşadığı dönemde bölgedeki medreseler aras ında dini konular üzerine tartışma 

şeklinde geçen yarışmalar geleneği vardı. “Mercaniye medresesi” öğrencileri de bu tartışmalara 

katılmaktaydı. Bu tartışmalardaki konular, Mantık ve Kelam ağırlıklı olduğu için, Mercanide bu 

derslere daha çok önem vermek zorundaydı. Mercani’nin öğrencileride bu yarışmalarda çok başarılıç 

ıkıyorlardı. Bununla birlikte bu yarışmalar onların çok hoşunada gidiyordu. O dönemin talebelerinin 

fikrine göre, Mantık – tüm ilimlerin anahtarıydı. Mantığı iyi bilen biri diğer ilimleri de kolayca 

çözebilecekti (Şeref, 2010, s. 113-114). Mercani, bu tart ışmaların öğrencilerin eğitim sürecine olumlu 

katkı sağlayacağını göz önünde bulundurarak, bu geleneği olduğu gibi kabul görmüştür. 

2. Mercani çoğu vaktini tarihi ve ilmi eserler yazarak geçirdiği için medrese içişlerine o kadar 

zaman ayıramıyordu. Bu yüzden ders programı oluşturma, kitaplar hazırlama gibi işleri, medrese 

içişleri ile ilgilenen görevlilere ve yardımcılarına bırakıyordu. Mercani hiçbir zaman öğrencilerine 

filan dersten filan kitabı okuyacaksınız diye tavsiyelerde bulunmamıştır. Çünkü öğrencileri zorla 

okumaya sevk etmeyi doğru saymazdı. Öğrencileri onun yanına gelip, belli bir konuda yada dersle 

ilgili soruları olduğu zaman çok sevinerek onları yanıtlamaya çalışırdı.  

3. Bununla birlikte, Mercani’nin dönemin şartlarından dolayı bazı koşullarada uyması 

gerekiyordu. Çünkü devlet, dini eğitim kurumlarını ve burada okutulan ders programlarının içeriğini 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 96-101 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 96-101 e-ISSN: 3005-4982 

99 

her zaman kontrol altında tutmaya çalışmıştır. Bu yüzden hocaların kendi kendilerine ders programı 

ile ilgili değişmeler yapmaları uygun görülmemiştir. Bu yüzden Mercani derslerini formalite için ders 

programına uyarak düzenlerdi ve boş zamanlarda programda gözükmeyen dersleride vermiştir. Bu 

dersler Perşembe ve Cuma günlerinde yada ders dışında başka bir zamanda okutulduğu için cetvelde 

gözükmemekteydi. Bu dersler seçmeli derslerden olup, onlara katılmak zorunlu sayılmamaktaydı.  

Mercani’nin Kazan bölgesinin eğitim-öğretim tarihi için en önemli katkılarından biride, Tatarların 

Rus dilini ana dilleri gibi iyi bilmeleri gerektiğini savunmasıdır. 2 Şubat 1870 tarihinden sonra 

Rusya’da açılan bütün medrese ve mekteplerde Rus dilinin okutulmaının mecbur olduğuna dair bir 

kanun çıkmıştır. Bu durum Tatar âlimleri arasında ihtilaf ve tartışmalara sebep olmuştur. Bazıları Rus 

dilini öğrenmenin haram olduğunu iddia ederken, Mercani ve diğer âlimler ise, kendi diline, kültürüne 

ve halkına zararı olmaması şartıyla bu dilinde öğrenilmesi gerektiğini savunmuşlardır. 

Bu amaçla, 12 Eylül 1876 tarihinde Kazan’da Rus dili hocaları yetiştirmek üzere Rus-Tatar 

Öğretmen Okulu (Uçitelskaya Şkola) açılmıştır. Bu okulun kurucusu Radloff, okula özellikle 

Tatarların tayin edilmesini ve bununla birlikte ders programında dini derslerede yer verilmesini 

istemiştir. Bu çerçevede dini ilimler okutma görevini Mercani’ye vermiştir. Böylece Mercani, 1876-

1884 yılları arasında bu okulda dil, din ve İslam tarihi gibi dersler okutmuştur. 

Metodolojik Temeller. Bütün bu görüşleri göz ününde bulundurarak Mercani, hem dini eğitim 

kurumlarında (keni medresesinde) hemde devlet okullarında (Kazan Tatar Muallim Mektebinde) 

elinden geldiği kadar reformları uygulamaya çalışmıştır.  

Mercani’nin Din Eğitimi alanında reformcu görüşleri ve faaliyetleri aşağıda verilmiştir:  

1. Her öğrenci karşılaştığı herhangi bir dini soruya ilk önce kendisi Kur’an ve Hadislerden cevap 

bulmaya çalışmalıdır. 

Başka bir deyişle, burada “buluş yoluyla öğrenme” eğitim metodu kullanılmaktadır. Elbette ilk 

bakışta, Mercani’nin kendi medresesinde derslerinde neden bu metodu kullandığını anlamak zor 

gelebilir. Çünkü burada, nasıl olupda çocuk kendisi dini meselelerle ilgili ciddi sorulara cevap 

bulabilecek sorusunu ortaya çıkarmaktadır. Fakat şunu da belirtmemiz gerekecek ki, Mercani’nin 

öğrencilerinin çoğunluğu, 20 yaşını geçmiş kendileri fikir yürütülebilecek yetişkin insanlardı (Şeref, 

2010, s. 116-130). Bu yaş oranını günümüz eğitim – öğretim şartlarına aktaracak olursak, bu 

öğrenciler üniversite seviyesinde eğitim alacak yaştaydılar. Bu yüzden Mercani, öğrencilerine yönelik 

bu tekniği kullanmayı tercih etmiştir. 

Daha önceleri, İslami ilimleri öğrenmede kullanılan tek metodun ezbercilik olduğu bir dönemde, 

öğrencileri düşünmeye ve dini sorulara kendilerinin Kur’an ve Hadislerden cevap bulmaya çağırmak, 

bu bölge eğitim tarihinde önemli bir gelişme idi. 

Mercani’nin uygulamaya çalıştığı bu “buluş yoluyla öğrenme” metodu, öğrencilere konuyu daha 

iyi anlayabilme fırsatı sağlamıştır. Bu yüzden Mercani derslerinde her zaman ilk önce öğrencilerinin 

kendilerinin düşünmelerini istemiş ve sadece onların görüşlerini aldıktan sonra kendi fikrini de 

belirtmiştir (Kemper, 2008, s. 617-619). 

2. Başkalarının fikrine körü körüne bağlanmak yerine her birey kendisi fikir yürütebilmelidir. 

Mercani’ye göre, kişinin başkalarının fikrine körü körüne bağlanmak yerine ilk önce kendisinin 

fikir yürütebilmesi için aynı zamanda hem dini hem dünyevi ilme sahip olması gerekmektedir. Bu 

yüzden Mercani, Kazan bölgesindeki Müslüman topluluğunu, dini ilimle birlikte dünyevi ilimleride 

öğrenmeye sevk etmiştir. Bu fikri kabul etmek istemeyenlerede, Kindi, İbn Rüşt, Farabi, İbn Sina gibi 

felsefecilerin fikirlerini öğrenmelerini tavsiye etmiştir. 

3. Skolastik düşünceyi içeren kitapların medrese kütüphanelerinden kaldırılması gerekmektedir. 

Mercani ve ondan sonra onun öğrencileri de medrese kütüphanelerindeki kitapların artık eski 

görüşlü olduğunu ifade etmektedirler. Demekki sadece Mercani döneminde değil, ondan sonraki 

dönemlerdede dini eğitim-öğretim kurumlarının kütüphanelerinde her zaman yeni kitaplara ihtiyaç 

duyulmuştur. Fakat dini eğitim kurumları devlet tarafından destek görmediği için bu durum zorla 

çözülebilmiştir. Ama Mercani yinede kendi parasıyla olsa bile kendi medresesinde oskolastik görüşlü 

eski ders kitaplarının yanında dünyevi ilimlerle ilgili yeni kitaplarında bulunmasını sağlamaya 

çalışmıştır. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 96-101 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 96-101 e-ISSN: 3005-4982 

100 

4. Medrese eğitim programının dini derslerden Kur’an, Hadis ve İslam Tarihi gibi derslerin 

ağırlıklı olması gerekmektedir. 

Mercani’den önceki dönemlerde dini eğitim-öğretim kurumlarında İslami ilimlerin en 

önemlilerinden sayılan Kur’an, Hadis ve İslam Tarihi gibi derslere önem verilmemiştir. Ders 

programlarıda daha çok Kelam ve Mantık ağırlıklı olmuştur (Koblov, 1916, s. 24-28). 

Mercani ise öğrencilerine, İslam’ın temel bilgileri ile birlikte daha yüksek seviyedeki ilimlere 

ulaşma imkânıda sağlamak istemiştir. Bu yüzden kendi ders programlarında Kur’an, Hadis, İslam 

Tarihi ve onlarla birlikte Belagat, Hikmetü’l-Kadime (Felsefe), Fıkıh ve Usul-i Fıkıh gibi derslerede 

yer vermiştir. 

5. Medresede Rus dilinin ve dünyevi ilimlerin okutulmasına imkân sağlanmalıdır. 

Mercani Kazan bölgesinde yaşayan Tatar Müslümanlarının Rus dilinide ana dilleri gibi iyi 

bilmeleri gerektiğini söylemiştir. Ona göre, herhangi bir devletin egemenliği altında yaşayan halk, o 

devletin dilini ve anayasanın uyguladığı kişi haklarını bilmelidir. Çünkü aksi takdirde bu millet, ne 

kendi haklarını koruyabilecek ne de o halkla iletişim kurabilecekti. Bu görüşe göre, Tatarların Rus 

dilini bilmeleri onlara, hayata atıldıklarında her türlü işte rekabet edebilme imkânı sağlayacaktı. 

Herhangi bir mesleğin uzmanı olabilmek için ise sadece dini ilimlerden değil, daha çok dünyevi 

ilimlerdende az çok bilgi sahibi olmaları gerekiyordu. 

XIX. yüzyıl Kazan bölgesi tarihinde hem ekonomik hem siyasi hayatta büyük gelişmelerin 

yaşandığı bir dönemdi. Bu gelişmeler Kazan bölgesinde yaşayan halkın eğitim-öğretim düzeyinin de 

yükselmesini sağlamaktaydı. Bununla birlikte Tatarların artık Rus dilinide ana dilleri gibi iyi bilmeleri 

gerekmekteydi. Çünkü devlet düzeyinde yapılan tüm görüşmeler Rus dilinde yapılmaktaydı. Fakat 

buna rağmen halk, Rus diline nefretle bakmakta ve bu dili öğrenmeyi doğru iş sayanları kendi dinine 

ihanet eden kimseler say ılmaktaydı. Rus dilinin düşman dili gibi kabul görüldüğü böyle bir dönemde 

Mercani, bu dili öğrenmeyi doğru olmakla birlikte zorunluda olduğu görüşünü meydana getirmiştir.  

İlk bakışta, tüm bu görüş ve düşüncelerin anlaş ılması bize zor gibi geliyor. Çünkü o dönemde 

hüküm süren dil ve din anlayışı ve günümüzdeki düşünce tarzı ile aynı değildir.  

Sonuç olarak, Mercani’nin ifade ettiği bu reformcu görüşlerinin bazıları, yaşadığı dönemin 

şartlarından dolayı, hemen hayata geçemediğini söylemek gerekecektir. Amazaman geçtikçe, ileri 

dönemlerde onların daha çok hayatta uygulandığı görülmektedir.  

Mercani’nin eserleri ve kısaca içeriği şunlardır: 

1. “Nazuretü’l-Hakk fi Fardıyyeti’l-Işa ve in lam Yağabi’ş-Şafak” (Kazan, 1870). Tataristan gibi 

kuzey ülkelerinde Fıkıh meselelerine yönelik Arapça bir kitaptır. Günümüzde Tarih Enstitüsü 

tarafından bu kitab ın tercümesi yapılmaktadır. 2. “el-Hikmetü’l-Baliğatü’l-Cenniyye fi Şerhi’l-

‘Akaid el-Hanefiyye” (Kazan, 1888). Arapça eserde Selef âlimlerinin usulü ortaya konmaya 

çalışılmakta ve Akaid konusundaki nakli ve akli deliller incelenmektedir. Günümüzde Şagaviyev 

Damir tarafından bu eserin Rusça’ya tercümesi de yapılmıştır (Tatar Kitap Yay ınevi, 2008). 3. 

“Gılaletü’z-Zaman fi Tarihi’l- Bulgar ve Kazan” (Kazan 1878). İdil Bulgarları ve Kazan hanlarının 

tarihi ile ilgili bir eserdir. Friedrich Wilhelm Radloff’un Rusça’ya tercüme ederek 1877 yılında 

Kazan’da toplanan IV. Arkeoloji Kongresinde sunduğu bu risale, daha sonra Tatarca aslı ve Rusça 

çevirisiyle birlikte 1884 yılında basılmıştır. 4. “Gurfetü’l-Havakin li-Urfeti’l-Havakin” (Kazan, 

1864). X – XII. yüzyıllar Orta Asya tarihiyle ilgili otuz altı sayfalık Arapça bir risale olup 

Karahanlılara dair önemli bilgiler içermektedir. Tercümesi yapılmamıştır. 5. “Vafiyatü’l-Aslaf ve 

Tahiyatü’l-Ahlaf”. İslam tarihini, 6057 meşhur şahsiyetin hayat hikâyesini ve eserlerini içeren 

kronolojik sıraya göre düzenlenmiş yedi ciltlik Arapça bir eserdir. Tercümesi yapılmamıştır. 6. 

“Risaletü’l - Mercani” (Kazan, 1898). Mercani’nin Hac seferi yaparken ziyaret ettiği ülkeler ve 

görüştüğü âlimler hakkında bilgiler içermektedir. 1898 yılında öğrencisi Rizaeddin Fahreddin 

tarafından yay ınlanmışt ır. Günümüzde bu eserin Tatarca ve Rusça tercümeleri bulunmaktadır. 7. 

Mustefadü’l-Ahbar fi Ahval-i Kazan ve Bulgar (Kazan, 1897, 1900) Kazan ve Bulgar hanl ıkları 

hakkında tarihi bir kitaptır. Günümüzde Adıgamov Ramil tarafından bu eserin Rusça’ya (Akademiya 

Nauk RT, Kazan, 2005) ve Mustafa Kalkan tarafından Türkçe’ye (Atatürk Kültür Merkezi, Ankara, 

2008) tercümeleri yapılmıştır. 8.“el-Fevaid el-Muhimme”. Rusya’da Kur’an’ın basım tarihi ve baskı 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 96-101 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 96-101 e-ISSN: 3005-4982 

101 

hataları ile ilgili bir çalışmadır. Tercümesi yapılmamıştır. 9. Hakk el-Magrifa Husnu’l-İdrak bima 

Yalzamu fi Vucubi’l-Fitrive’l-Amsaki. İslam Hukuku üzerine yazılan broşür şeklindeki bu kitap sadece 

9 sayfadan oluşmaktadır. Bir önceki kitap gibi bu eserinde tercümesi yapılmamıştır. Mercani’nin bu 

son iki eseri onun öğrencisi ve aynı zamanda sekreter görevinide yapan Burhanuddin b. Abdurrafik 

eş-Şabkavi tarafından yayımlanmıştır. 

Bunlarla birlikte Mercani’nin çok sayıda Fıkıh ve Tarih üzerine yazılmış eserlerinin bulunduğu 

da ifade edilmektedir (Yusupov, a.g.e., s. 257-259). Fakat günümüzde bu eserler daha incelenmemiş 

ve tercüme edilmemiştir. 
 

Sonuç 
 

Şihabuddin Mercani’nin sadece din eğitimi görüşlerini inceleyen herhangi bir çalışma henüz 

yapılmış değildir. Hâlbuki XIX. yüzyılın ortalarında Tatar toplumunda bir yenileşme hareketi olarak 

başlayan, zamanla tüm Türk topluluklarına yayılan ve onlara bağımsızlık mücadelesi veren yenilik 

hareketinin temsilcilerinden biri olan Şihabuddin Mercani, bilinmesi gereken önemli bir şahıstır. Bu 

çalışmada ilim dünyasında saygın kişiliği ve otoritesi olan bu bilim adamının din eğitimi görüşleri 

ele alınırken diğer taraftan Tataristan’daki eğitim anlayışı konusunda da bilgi verilmeye çalışılmıştır. 

Çok yönlü bir şahıs olarak Şihabuddin Mercani’nin öğrenilmeye değer olan çok sayıda ilmi görüşleri 

vardır. Fakat bu çalışma onun daha çok din eğitimi görüşleri ile sınırlandırılmıştır. Bu bilgilere 

ulaşmada bize onun din eğitimi görüşlerini açıklamaya yönelik yorum ve eserler kaynaklık edecektir. 

Ayrıca hayatı ve yaşadığı dönemin özellikleri, onu etkileyen olaylar ve şahıslarda göz önüne 

alınacaktır. 
 

Kaynakça 
 

1. Fahreddin, R. (2001). Mercani (1st ed.). İman Yayınları. 

2. Kemper, M. (2008). Sufii i uçenıyı v Tatarstane i Başkortostane (1789–1889): Islamskiy diskurs 

pod russkim gospodstvom (pp. 617–619). Rusiya İslam Universiteti Yayınları. 

3. Koblov, Y. (1916). Konfessionalnye shkoly kazanskikh tatar (pp. 24–28). Tsentral’naya 

Tipografiya. 

4. Kurban, İ. (2009, February 7). Ulu Tatar bilgini Şihabettin Mercani’nin doğumunun 190. yılını 

anarken. TURAN Stratejik Araştırmalar Merkezi. http://www.turansam.org/makale.php?id=376 

5. Mansurov, Z. (2000). Ay kebek kalkıdı, koyaş kebek balkıdı. Medeni Comga Gazetesi, (2), 11. 

6. Maraş, A. (n.d.). Türk dünyasında dini yenileşme (p. 41). 

7. Mercani, Ş. (2005). Mustefadü’l-ahbar fi ahval-i Kazan ve Bulgar (R. Adıgamov, Trans.; Vol. 2, 

pp. 140–141). Fen ANRT Yayınları. 

8. Salihov, R., & Hayruddinov, R. (2004). Medrese Merjaniya. In İslam na yevropeyskom Vostoke: 

Ensiklopedicheskiy slovar (p. 202). Magarif. 

9. Şeref, Ş. (1998). Mercani’nin tercüme-i hali. Ruhiyat Neşriyatı. 

10. Şeref, Ş. (2010). Boharadan kaytuı ve yul hatirelere. In M. Gosmanov (Ed.), Mercani: Fenni-

populyar cıyıntık (pp. 86–87). Cıyın Yayınları. 

11. Şeref, Ş. (2010). Medresedege tertipler hem deres programları. In M. Gosmanov (Ed.), Mercani: 

Fenni-populyar cıyıntık (pp. 113–114). Cıyın Yayınları. 

12. Şeref, Ş. (2010). Mercani’nin halıkka hezmet itken meşhur şekertlere. In M. Gosmanov (Ed.), 

Mercani: Fenni-populyar cıyıntık (pp. 116–130). Cıyın Yayınları. 

13. Şeref, Ş. (2010). Mercani’nin terceme-i hale. In M. Gosmanov (Ed.), Mercani: Fenni-populyar 

cıyıntık. Cıyın Yayınları. 

14. Siraciyeva, R. (1998, January 20). Şihabuddin Mercani. Saba Tannarı Gazetesi, (14), 7–8. 

15. Yusupov, M. (2005). Şigabuddin Mercani. Tatar Kitap Yayınevi. 

 

 

Daxil oldu: 28.10.2025 

Qəbul edildi: 19.12.2025

http://www.turansam.org/makale.php?id=376


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 102-107 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 102-107 e-ISSN: 3005-4982 

102 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/102-107 

Saidə İsmayılzadə  

Gəncə Dövlət Universiteti  

Tarix üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

Qazaxıstan Respublikasının Ç.Vəlixanov adına  

Tarix və Etnologiya İnstitutunun 

Azərbaycan üzrə təmsilçisi 

https://orcid.org/ 0000-0002-2877-8944 

saida.ismailzade@mail.ru 

 

Cənub-Şərqi Avropaya Bolqar xanlığının siyasi təsiri 
 

Xülasə 
 

Bu məqalə VII əsrdə Kubrat xanın rəhbərliyi ilə formalaşmış Böyük Bolqarıstan Dövlətinin 

Cənub-Şərqi Avropanın etno-siyasi inkişafında oynadığı rolu hərtərəfli şəkildə təhlil edir. 

Araşdırmada Böyük Bolqar Dövlətinin yaranma şəraiti, siyasi strukturu, regional güc balansındakı 

mövqeyi və onun Qara dənizin şimalında formalaşan siyasi proseslərə təsiri sistemli şəkildə 

araşdırılır. Xüsusi diqqət Kubrat xanın diplomatik fəaliyyəti, Bizans imperiyası ilə münasibətləri, 

Xəzər xaqanlığı və Avar siyasi sistemi ilə qarşılıqlı əlaqələrinə yönəldilir. Məqalədə göstərilir ki, 

Böyük Bolqarıstan dövləti yalnız qısa ömürlü siyasi birlik kimi deyil, regionda uzunmüddətli etno-

siyasi transformasiyaların başlanğıc nöqtəsi kimi çıxış etmişdir. Kubrat xanın ölümündən sonra 

dövlətin parçalanması bolqar tayfalarının müxtəlif coğrafi istiqamətlərdə yayılmasına səbəb olmuş, 

nəticədə Volqa Bolqar dövləti, Dunay Bolqar dövləti və digər regional siyasi strukturlar meydana 

gəlmişdir. Bu proses yalnız siyasi parçalanma ilə məhdudlaşmamış, eyni zamanda yeni etnik və 

mədəni kimliklərin formalaşmasına təkan vermişdir. Tədqiqatda Onoqur, Kutriqur və digər oğur 

komponentlərinin yeni etno-siyasi qurumlara inteqrasiyası ayrıca təhlil edilir və bu inteqrasiyanın 

Cənub-Şərqi Avropanın etnik xəritəsinin formalaşmasında oynadığı rol vurğulanır. Eyni zamanda, 

Böyük Bolqar Dövlətinin süqutunun Xəzər xaqanlığının yüksəlişi və regionda güc balansının 

dəyişməsi ilə sıx bağlı olduğu əsaslandırılır.Məqalənin nəticələri göstərir ki, Böyük Bolqarıstan 

Dövlətinin tarixi əhəmiyyəti onun mövcud olduğu dövrlə məhdudlaşmır. Bu dövlətin siyasi və 

mədəni irsi sonrakı əsrlərdə Balkanlar, Şərqi Avropa və Volqa bölgəsində dövlətçilik ənənələrinin 

formalaşmasına ciddi təsir göstərmişdir. Kubrat xanın siyasi irsi isə həm bolqar tarixində, həm də 

bütövlükdə türk dünyasının tarixi yaddaşında mühüm istinad nöqtəsi kimi dəyərləndirilir. 

Açar sözlər: Bolqarlar, Böyük Bolqarıstan Dövləti, Kubrat xan, Xəzərlər, Onoqurlar, Cənub-

Şərqi Avropa 

 

Saida Ismailzade 

Ganja State University 

Phd, Associate professor  

Representative of the Institute of History 

 and Ethnology Ch.Velikhanov  

of the Republic of Kazakhstan in Azerbaijan 

https://orcid.org/ 0000-0002-2877-8944 

saida.ismailzade@mail.ru 
 

The Political Impact of the Bulgar Khanate on Southeastern Europe 
 

Abstract 
 

This article provides a comprehensive analysis of the ethno-political impact of the Great Bulgar 

State, established in the 7th century under the leadership of Khan Kubrat, on the historical 

development of Southeastern Europe. The study examines the conditions of state formation, its 

mailto:saida.ismailzade@mail.ru
mailto:saida.ismailzade@mail.ru


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 102-107 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 102-107 e-ISSN: 3005-4982 

103 

political structure, and its position within the regional balance of power in the northern Black Sea 

area. Particular attention is paid to Kubrat’s diplomatic activity, his alliance with the Byzantine 

Empire, and the confrontation with the Khazar Khaganate, as well as interactions with the Avar 

Khaganate. The article argues that the Great Bulgar State should be viewed not merely as a short-

lived political entity, but as a pivotal factor in the emergence of long-term ethno-political 

transformations in Southeastern Europe. Following the death of Khan Kubrat and the collapse of the 

state, Bulgar tribes migrated in different directions, leading to the formation of new political entities 

such as Volga Bulgaria, the Danube Bulgar State, and other regional polities. These migrations were 

accompanied by profound changes in ethnic composition and the development of new cultural and 

political identities. Special attention is devoted to the integration of Onogur, Kutrigur, and other 

Oghur components into newly formed ethno-political structures. The study demonstrates that the 

disintegration of Great Bulgaria was closely linked to the rise of the Khazar Khaganate and the 

subsequent shift in the balance of power in Eastern Europe and the Caucasus. These processes 

significantly influenced the political and cultural evolution of the region during the early medieval 

period. The findings of the article indicate that the historical significance of the Great Bulgar State 

extends well beyond the timeframe of its existence. Its political and cultural legacy had a lasting 

impact on the development of statehood, ethnogenesis, and regional geopolitics in Southeastern 

Europe. Khan Kubrat’s political heritage is therefore interpreted as a crucial reference point not only 

in Bulgar history, but also within the broader context of Turkic state traditions and early medieval 

Eurasian history. 

Keywords: Bulgars, Great Bulgaria, Khan Kubrat, Khazars, Onogurs, Southeastern Europe 

 

Giriş 
 

X–XI əsrlər Qara dənizin şimalında yaşayan türk tayfaları üçün kəskin siyasi dəyişikliklər və 

intensiv hakimiyyət mübarizələri ilə səciyyələnən bir mərhələ olmuşdur. Bu dövrdə regionda etnik 

və siyasi strukturların formalaşmasında həlledici rol oynayan əsas hadisələrdən biri Böyük Bolqar 

Dövlətinin yaranması və onun Cənub-Şərqi Avropanın tarixi inkişafına göstərdiyi təsir idi. Kubrat 

xanın rəhbərliyi altında formalaşan bu dövlət yalnız öz mövcudluğu dövründə deyil, sonrakı 

mərhələlərdə də regional və qlobal tarixin gedişinə mühüm təsir göstərmişdir (Golden, 1982, s. 227–

237). Böyük Bolqar dövləti Kubrat xanın güclü liderlik bacarığı və çevik strateji siyasəti nəticəsində 

qısa müddətdə möhkəm siyasi quruma çevrilmişdir. Lakin Xəzər xaqanlığının artan təzyiqi dövlətin 

taleyində dönüş nöqtəsi yaratmış, bu təzyiq bolqar tayfalarının müxtəlif coğrafi istiqamətlərə 

yayılmasına səbəb olmuşdur (Artamonov, 1962, s. 217–218). Bu proses bolqar xalqının etnik-mədəni 

strukturunda dərin dəyişikliklər doğurmuş və Cənub-Şərqi Avropanın etno-siyasi xəritəsini 

uzunmüddətli şəkildə transformasiya etmişdir (Marquart, 1903, s. 89–91). Kubrat xanın yaratdığı 

dövlətin süqutu yalnız siyasi birliyin dağılması anlamına gəlmirdi. Əksinə, bu hadisə bolqar 

kimliyinin yenidən formalaşması və müxtəlif regionlarda yeni siyasi-etnik mərkəzlərin meydana 

çıxması prosesini sürətləndirdi (Romaşov, 2019, s. 293–307).  

Tədqiqat 

Məqalənin əsas məqsədi Böyük Bolqar Dövlətinin tarixi rolunu və onun Cənub-Şərqi Avropada 

yaratdığı etno-siyasi nəticələri təhlil edərək regionun tarixi inkişafına kompleks şəkildə işıq 

salmaqdır. Kubrat xanın irsi yalnız bolqar xalqı üçün deyil, ümumilikdə türk dünyasının tarixi yaddaşı 

baxımından da mühüm istinad nöqtəsi olaraq qalmaqdadır (Fehér, 1962, s. 149–155). 

630-cu ildə Göytürk hakimiyyətinin zəifləməsi fonunda bolqarlar xəzərlər kimi siyasi müstəqillik 

əldə etmişlər (Qumilyov, 1967, s. 56–57). 626-cı ildə avarların Konstantinopolu uğursuz 

mühasirəsindən sonra Avar xaqanının ölümü Balkanlarda və Şərqi Avropada  ciddi hakimiyyət 

boşluğu yaratmış, bu vəziyyət bolqar tayfalarının siyasi təşəbbüslərinin artmasına şərait 

formalaşdırmışdır (Pohl, 1988, s. 134–135). Həmin dövrdə bolqarların lideri Kubrat xan idi. Bizans 

imperatoru Herakliusun dəstəyi ilə Kubrat Qafqazın şimalında və Azov dənizi ətrafında Böyük 

Bolqarıstan (Maqna Bulqariya) adlanan siyasi birliyi yaratmışdır (Moravcsik, 1958, s. 101–102). 

Lakin 665-ci ildə Kubrat xanın ölümündən sonra Xəzər xaqanlığının hərbi-siyasi təzyiqi nəticəsində 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 102-107 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 102-107 e-ISSN: 3005-4982 

104 

bu dövlət süquta uğramışdır (Artamonov, 1962, s. 219–220). Bu parçalanma təkcə dövlətin siyasi 

mövcudluğunun sona çatması ilə məhdudlaşmamış, daha geniş və konkret nəticələr doğurmuşdur 

(Qızıl, 1980, s. 145–148). Əvvəllər Sabir, Avar və Göytürk hakimiyyəti altında yaşayan bolqar 

tayfaları indi öz tarixi torpaqlarını tərk etməyə məcbur qalmışdır (Marquart, 1903, s. 89–91). Böyük 

(Maqna) Bolqar Dövlətinin qurucusu olan bolqar türklərinə dair ən qədim yazılı mənbələrdən biri 

765–766-cı illərə aid edilən və “Xaqanların siyahısı” kimi tanınan yunan xronoloji mətnidir. Bu 

sənəddə Kubratın Dulo sülaləsinə mənsub olduğu, Şequr Veçem (mal-qara) ilinin üçüncü ayında taxta 

çıxdığı və 60 il hökmranlıq etdiyi qeyd olunur (Marquart, 1903, s. 201–202). Bununla yanaşı, 

mənbələrdə Kubrat xan haqqında məlumatlar qeyri-tam və ziddiyyətlidir. Onun ailəsi, uşaqlığı və 

siyasi formalaşması barədə dəqiq məlumatlar qorunmamışdır (Bazin, 1971, s. 49–50). Kubratın adı 

mənbələrdə Kubrat, Kovrat, Kuvrat, Kobrates, Koubratos, Kurt və digər variantlarda çəkilir 

(Moravcsik, 1958, s. 45–46). Adın etimologiyası ilə bağlı Gy.Németh, L.Bazin və P.B.Golden 

“kubrat” sözünün “toplamaq, birləşdirmək” mənası daşıdığını irəli sürmüşlər (Beşevliev, 1979, s . 72–

74). Digər tədqiqatçılar isə bu adın türk dillərində “kurt” anlayışı ilə bağlı olduğunu müdafiə etmişlər 

(Fehér, 1962, s. 150–152). Kubratın rəhbərliyi altında birləşən oğur-bolqar tayfaları VII əsrin birinci 

yarısında Qara dəniz və Şimali Qafqaz arasında səpələnmiş vəziyyətdə yaşayırdılar. Onların bir 

hissəsi Göytürklərin, digər hissəsi isə Pannoniya mərkəzli Avar dövlətinin hakimiyyəti altında idi 

(Németh, 1930, s. 89–91). Birinci Göytürk Dövlətinin süqutu və 626-cı ildə avarların 

Konstantinopolu ələ keçirə bilməməsi bu tayfaların müstəqil siyasi  fəaliyyətini mümkün etmişdir 

(Pohl, 1988, s. 57–60). Kubratın gənclik illərində hansı vəzifələrdə çalışdığı məlum olmasa da, onun 

əmisi Orqanın Hun-Oğur mühitində böyüdüyü ehtimal edilir (Golden, 1982, s. 156–158). 

Nikeforosun 619-cu ildə bir hun-bolqar bəyi ilə bağlı verdiyi məlumatlar bu məsələnin mübahisəli 

qalmasına səbəb olmuşdur (Nicephorus, 1990, s. 135–137). Bəzi tədqiqatçılar həmin şəxsin Orqan 

olduğunu, digərləri isə bunun Kubratın özü ola biləcəyini iddia etmişlər (Marquart, 1903, s.  210–

212). Bizans imperiyası Qara dənizin şimalında yaşayan tayfalarla diplomatik əlaqələr qurmuş və 

xristianlığın yayılmasına xüsusi önəm vermişdir (Moravcsik, 1958, s. 98–99). Bu fəaliyyət 

nəticəsində Onoqur yepiskopluğu yaradılmışdır (Pritsak, 1970, s. 241–259). Azov ətrafında yaşayan 

hun-bolqar bəylərinin Bizans dini strukturları ilə əlaqələri bu təsirin real siyasi nəticələrini göstərir 

(Ligeti, 1986, s. 52–53). 

626-cı ildə avarların Sasani imperiyası ilə birlikdə Konstantinopolu mühasirəyə almaq cəhdi 

uğursuzluqla nəticələnmiş və bu, Avar dövlətinin nüfuzunu ciddi şəkildə zəiflətmişdir (Pohl, 1988, s. 

57–59). 630-cu ildə Avar xaqanının ölümü Pannoniyada siyasi böhran yaratmış və bolqar tayfalarının 

üsyanına səbəb olmuşdur (Pritsak, 1970, s. 241–243). Bu üsyan nəticəsində bolqar bəyi məğlub 

edilmiş, sağ qalanlar Bavariyaya qaçaraq Frank kralı Daqobertdən sığınacaq istəmişdir (Marquart, 

1903, s. 138–139). Lakin sonradan bu qrupun məhv edilməsi əmr edilmişdir (Golden, 1982, s. 158–

160). Üsyanın rəhbərinin Qurtuğur bəy olduğu ehtimal edilsə də, Orqan və ya Kubratın özü ola 

biləcəyi də irəli sürülmüşdür (Qızıl, 1980, s. 149–151). Bu hadisələrdən sonra Kubrat avarları məğlub 

edərək Şimali Qara dəniz bölgəsində bolqar tayfalarını birləşdirmiş və 635-ci ildə Böyük (Maqna) 

Bolqar Dövlətinin əsasını qoymuşdur (Moravcsik, 1958, s. 99–101). Dövlətin yerləşdiyi coğrafiya 

barədə əsas məlumatlar Feofan, Nikeforos və erməni coğrafiyaşünası Ananias Sirakeçinin əsərlərində 

qorunmuşdur (Romaşov, 2019, s. 293–295; Theophanes, 1883, s. 67–69; Nicephorus, 1990, s. 138–

139). Mənbələrdə verilən məlumatlar əsasında Böyük Bolqar Dövlətinin harada formalaşdığı 

məsələsi tarixşünaslıqda müxtəlif şəkildə şərh edilmişdir (Golden, 1980, s. 105–106). Bulqarlarla 

oğurlar arasında əlaqənin olmadığını iddia edən və dövlətin qərbdə yarandığını müdafiə edən 

Fr.Westberg və J.Marquartın fikirlərini bir kənara qoysaq, Böyük Bolqar Dövlətinin coğrafi mövqeyi 

ilə bağlı ilk ciddi elmi yanaşma Gy.Moravcsik tərəfindən irəli sürülmüşdür. Moravcsik dövlətin 

Şimali Qafqazda, Kuban və Don çayları arasındakı ərazidə formalaşdığını bildirmişdir (Moravcsik, 

1958, s. 210–212). Gy. Németh, S. Szadeczky-Kardoss, L.Ligeti və Cs.Balint kimi bir sıra macar 

alimləri Moravcsikin bu mövqeyini dəstəkləmişlər (Németh, 1930, s. 89–91). Bununla yanaşı, İştvan 

Zimonyi Böyük Bolqar Dövlətinin Krımın şimal sahillərində, V.Pohl Azov dənizinin hər iki 

tərəfində, M İ.Artamonov isə Azov dənizindən Dnepr çayına qədər uzanan geniş bir coğrafiyada 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 102-107 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 102-107 e-ISSN: 3005-4982 

105 

yarandığını irəli sürmüşdür. Ç.Beck isə dövlətin əsas mərkəzinin 

Don və Kuban çayları arasında yerləşdiyini qeyd etmişdir (Beck, 

1975, s. 217–219). S.A.Romaşovun fikrincə, ilkin mərhələdə Don 

və Dnepr arasında yaşayan kutriqurlar dövlətin tərkibinə daxil 

olmadıqları üçün Böyük Bolqar Dövlətinin qərb sərhədləri 

sonradan Dnepr çayına qədər genişlənmişdir (Romaşov, 2019, s. 

293–295). İ.S.Çiçurov isə dövlətin Azov dənizinin şərq 

sahillərindən Kuban çayına qədər uzanan daha məhdud bir ərazidə 

qurulduğunu iddia etmişdir (Çiçurov, 1965, s. 25–27). A.Róna-Tas 

isə Böyük Bolqar Dövlətinin mərkəzinin Azov dənizinin şimalında, 

Dnepr hövzəsində yerləşdiyini, sərhədlərinin isə şərqdə Don, 

qərbdə isə Buq çayına qədər uzandığını irəli sürmüşdür (Róna-Tas, 1999, s. 121–123). Kubrat xan və 

bolqarlar haqqında məlumatların məhdud olması dövlətin sərhədlərini dəqiq müəyyənləşdirməyə 

imkan vermir (Golden, 1980, s. 107–108). Bununla belə, 1912-ci ildə indiki Ukrayna ərazisində 

tapılmış və Kubrat xana aid edilməsi ehtimal olunan iki üzük üzərindəki yazılara əsaslanaraq A.Róna-

Tas tərəfindən aparılan təhlillər daha etibarlı hesab edilə bilər (Romaşov, 2019, s. 300–302). Kubrat 

xan Böyük Bolqar dövlətini qurduqdan sonra Bizans imperiyası ilə diplomatik münasibətlər yaratmış 

və bu çərçivədə Bizansa səfirlər göndərmişdir (Nicephorus, 1990, s. 138–140). İmperator Heraklius 

avarlara və avar–sasani ittifaqına qarşı yeni müttəfiq axtarışında Böyük Bolqar Dövlətinin 

mövcudluğunu qəbul etmiş, Kubrat xana hədiyyələr göndərərək ona patrik titulu  vermişdir 

(Moravcsik, 1958, s. 211–212). Kubrat xan həyatı boyu Herakliusla bağladığı siyasi razılaşmaya 

sadiq qalmış, Herakliusun ölümündən sonra isə imperatriça Martina və oğlu Heraklonasın taxt 

mübarizəsində onları dəstəkləmişdir (Marquart, 1903, s. 140–142). Kubrat xanın vəfat tarixi ilə bağlı 

tarixşünaslıqda müxtəlif fikirlər mövcuddur (Qumilyov, 1967, s. 56–57). 641-ci ildə xəzərlərlə 

döyüşdüyü məlum olan Kubratın ölüm tarixinin Herakliusun vəfatından az sonra – 641–647-ci illər 

arasında baş verdiyi ehtimal edilir (Pritsak, 1970, s. 244–245). A.Róna-Tas Kubrata aid edilən 

sikkələrə əsaslanaraq onun ən gec 650-ci ildə vəfat etdiyini bildirmişdir (Róna-Tas, 1999, s. 123–

125). Zlatariski Kubratın 584-cü ildə Göytürklərdən ayrılaraq müstəqil dövlət qurduğunu, Q. Fehér 

isə onun VII əsrin ortalarında vəfat etdiyini irəli sürmüşdür (Fehér, 1962, s. 151–153). Feofan isə 

Kubratın Konstantin dövründə qərbə köç zamanı öldüyünü qeyd etmiş və bu səbəbdən ölüm tarixini 

668–669-cu illərə qədər uzatmışdır (Theophanes, 1883, s. 70–72). O.Pritsak isə Kubratın ölüm tarixi 

kimi 665-ci ili daha real hesab etmişdir (Pritsak, 1970, s. 245–246). Kubrat xanın ölümündən sonra 

oğulları arasında baş verən daxili çəkişmələr Böyük Bolqar Dövlətinin parçalanmasına gətirib çıxardı 

(Qumilyov, 1967, s. 58–60). Kubrat xan oğullarına birlikdə qalmağı tövsiyə etsə də, bu vəsiyyət 

yerinə yetirilmədi və dövlətin nə qədər müddət yaşadığı dəqiq müəyyən olunmamışdır (Moravcsik, 

1958, s. 214–215). L.N.Qumilyovun fikrincə, Böyük Bolqar Dövləti 679-cu ildə tamamilə süqut 

etmişdir (Qumilyov, 1967, s. 61–62). Kubratın beş oğlundan ən böyüyü Batbayan atasının vəsiyyətinə 

uyğun olaraq hakimiyyətə gəlsə də, daxili çəkişmələr nəticəsində dövlət dağılmış və Batbayan 

xəzərlərin tabeliyinə düşmüşdür (Artamonov, 1962, s. 220–221). Bu parçalanma nəticəsində əsasən 

otuz-oğur (uturqur) tayfalarından ibarət olan bir qrup Kubratın ikinci oğlu Kotrağın rəhbərliyi ilə 

şimala çəkilərək İtil (Volqa) Bulqar dövlətini yaratmışdır (Golden, 1980, s. 109–110). Bu əhali 

sonralar “ağ proto-bulqarlar” kimi tanınmış və müasir çuvaş xalqının formalaşmasında mühüm rol 

oynamışdır (Marquart, 1903, s. 142–143). Kubratın digər oğlu Asparuxun rəhbərliyi altında bolqarlar 

Dunay istiqamətində hərəkət edərək Balkanlarda Dunay Bolqar Dövlətini qurmuşlar (Theophanes, 

1883, s. 74–76). Bu dövlət 681-ci ildə Bizansı məğlub edərək onu vergi ödəməyə məcbur etmiş və 

bundan sonra Bizans tərəfindən rəsmi şəkildə tanınmışdır (Moravcsik, 1958, s. 216–217). Dördüncü 

oğlu olduğu ehtimal edilən Kuber (Küver) Dunay çayını keçərək Pannoniyaya köç etmiş və Avarların 

hakimiyyəti altına daxil olmuşdur (Szadeczky-Kardoss, 1955, s. 7–8). Beşinci oğul isə İtaliyaya 

gedərək Pentapolis torpaqlarında, Ravenna ətrafında məskunlaşmışdır (Fehér, 1962 , s. 153–155). 

Köhnə vətəndə qalan Kubrat xanın böyük oğlu Batbayan müstəqilliyini qoruyub saxlaya bilməmiş və 

Xəzər xaqanlığının siyasi təsiri altına düşmüşdür. Bizans və rus tarixşünaslığında bu ərazi “Qara 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 102-107 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 102-107 e-ISSN: 3005-4982 

106 

Bolqarıstan” adı ilə tanınmış, burada yaşayan bolqar qrupları isə zamanla tarix səhnəsindən 

çəkilmişdir (Róna-Tas, 1999, s. 124–126). Böyük Bolqar dövlətinin dağılması təkcə siyasi qurumun 

süqutu ilə məhdudlaşmamış, eyni zamanda bolqarların etnik və mədəni strukturunda dərin 

dəyişikliklərə yol açmışdır (Qumilyov, 1967, s. 63–64). Bu proses bolqar tayfalarının müxtəlif 

coğrafiyalarda yeni siyasi birliklər formalaşdırmasına və tarixi mövcudluqlarını fərqli formalarda 

davam etdirməsinə şərait yaratmışdır (Nicephorus, 1990, s. 140–141). Xəzərlərin Qara dənizin 

şimalında və Qafqaz istiqamətində irəliləməsi Böyük Bolqar Dövlətinin süqutunda əsas amillərdən 

biri olmuş, xüsusilə 660-cı illərin əvvəllərində onların Ermənistan ərazisinə daxil olması bolqar 

tayfalarına təzyiqi daha da gücləndirmişdir (Çiçurov, 1965, s. 28–29). Xəzər Məlik Yusifin 

məktubunda “Vnnt.r” adı ilə xatırlanan Onoqur-bolqarların qovulması bu prosesin konkret tarixi 

göstəricisi kimi dəyərləndirilir (Pritsak, 1970, s. 246–248). Kubrat xanın tarixi obrazını maddi-

mədəniyyət nümunələri vasitəsilə aydınlaşdıran əsas tapıntılardan biri Ukraynanın Poltava 

vilayətində, Mola Pereşçepino kəndi yaxınlığında, Dnepr çayının sol sahilində aşkar edilmiş zəngin 

xəzinədir (Romaşov, 2019, s. 304–305). Bu xəzinəyə at qoşquları, geyim elementləri, Sasani–Bizans 

və yerli istehsal olan qablar daxildir ki, onların hər biri Kubratın siyasi statusunu və dövrün 

beynəlxalq əlaqələrini əks etdirən mühüm dəlillər hesab olunur (Moravcsik, 1958, s. 218–219). 

Xəzinədən tapılmış Bizans sikkələri Kubratın Bizans imperiyası ilə qurduğu dostluq və müttəfiqlik 

münasibətlərinin maddi sübutu kimi qəbul edilir (Marquart, 1903, s. 145–146). Türbənin Kubrat xana 

aid olması ehtimalı güclü olsa da, onun Böyük Bolqar Dövlətinin ehtimal edilən sərhədlərinin ən uc 

nöqtələrindən birində yerləşməsi müəyyən suallar doğurmuşdur (Golden, 1980, s. 110–111). Bu 

baxımdan iki əsas ehtimal irəli sürülür: Kubratın Xəzər təzyiqindən geri çəkilərkən həmin bölgədə 

vəfat etməsi və ya bu ərazinin onun hakimiyyəti dövründə istifadə etdiyi bolqar siyasi mərkəzlərindən 

biri olması. Erməni coğrafi mənbələrində Bolqarıstan dövlətinin dörd əsas mərkəzinin qeyd edilməsi 

bu ehtimalları müəyyən dərəcədə gücləndirsə də, həmin mərkəzlərin dəqiq lokalizasiyası hələ də 

mübahisəli olaraq qalır (Róna-Tas, 1999, s. 127–128). Dəfn yerindən tapılmış Sasani gümüş qabı, 

Bizans və Sasani təsvirləri, Avropa paralelləri olan qızıl stəkanlar, eləcə də üzərində “Patriarx 

Kubrat” ifadəsi ilə əlaqələndirilən üzüklər Kubratın həm siyasi legitimliyini, həm də mədəni-tarixi 

irsini əks etdirən simvolik materiallar kimi qiymətləndirilir; xüsusilə üzüklər suverenlik nişanəsi 

funksiyası daşıya bilər (Beşevliev, 1979, s. 72–74; Romaşov, 2019, s. 307–309). 

 

Nəticə 
 

Beləliklə, Böyük Bolqar Dövlətinin yaranması və süqutu Cənub-Şərqi Avropa və Qara dəniz 

hövzəsinin etno-siyasi tarixində mühüm dönüş nöqtəsi təşkil etmişdir. Kubrat xanın rəhbərliyi altında 

formalaşan bu siyasi birlik Onoqur-bolqar, kutriqur və digər oğur komponentlərinin inteqrasiyası 

nəticəsində yeni bir etnogenez mərhələsinin əsasını qoymuşdur. Dövlətin dağılması isə bu prosesi 

dayandırmamış, əksinə, bolqarların müxtəlif coğrafiyalara yayılması vasitəsilə yeni siyasi və mədəni 

mərkəzlərin meydana çıxmasına səbəb olmuşdur. Kubratın oğulları tərəfindən qurulan Volqa Bolqar 

dövləti, Dunay Bolqar dövləti və digər regional siyasi birliklər Böyük Bolqar Dövlətinin institusional 

və mədəni irsinin davamı kimi çıxış etmişdir. Bu dövlətlər vasitəsilə bolqar kimliyi yalnız 

qorunmamış, həm də yeni tarixi, dini və mədəni mühitlərdə transformasiya olunaraq inkişaf etmişdir. 

Xüsusilə Bizans, Xəzər və Avropa siyasi sistemləri ilə qarşılıqlı əlaqələr bolqarların regional tarixdə 

fəal subyektə çevrilməsinə imkan yaratmışdır. 

Nəticə etibarilə, Böyük Bolqar Dövlətinin təsiri yalnız bir siyasi qurumun mövcudluğu ilə 

məhdudlaşmır. Onun süqutundan sonra yaranan etno-siyasi proseslər Avrasiyanın geniş bir 

hissəsində dövlətçilik ənənələrinin, etnik identikliklərin və mədəni əlaqələrin formalaşmasına 

uzunmüddətli təsir göstərmişdir. Kubrat xanın siyasi irsi isə bu proseslərin mərkəzində dayanaraq 

həm bolqar xalqının, həm də bütövlükdə türk dünyasının tarixi yaddaşında fundamental yer tutmağa 

davam edir. 

 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 102-107 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 102-107 e-ISSN: 3005-4982 

107 

Ədəbiyyat 
 

1. Artamonov, M. I. (1962). Xəzərlərin tarixi. 

2. Bazin, L. (1971). Les noms des fils de Koubrat et le khan Asparoukh. In L. Ligeti (Ed.), Studia 

Turcica (pp. 49–54). 

3. Beck, C. H. (1975). Onogur məsələsi: Sübutların yenidən qiymətləndirilməsi. Archivum Eurasiae 

Medii Aevi, 1, 7–18. 

4. Beşevliev, V. (1979). Protobulqarska epiqrafika. 

5. Çiçurov, İ. S. (1965). Ukraynada son arxeoloji kəşflər işığında “Bolqar” problemi. Ural-Altaische 

Jahrbücher, 37, 22–33. 

6. Fehér, G. (1962). Bolqar titul kündü. Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae, 14(1–

3), 149–155. 

7. Golden, P. B. (1982). Xubrat və “Böyük Bolqarıstan”ın mənşəyi. In L. Ligeti (Ed.), Studia 

Turcologica memoriae Alexii Bombaci dicata (pp. 227–237). 

8. Ligeti, L. (1986). A magyar nyelv török kapcsolatai és a körülötte folyó vita. 

9. Marquart, J. (1903). Osteuropäische und ostasiatische Streifzüge. 

10. Moravcsik, G. (1958). Byzantinoturcica II: Sprachreste der Türkvölker in den byzantinischen 

Quellen. 

11. Németh, G. (1930). A honfoglaló magyarság kialakulása. 

12. Nicephorus. (1990). A short history (Dumbarton Oaks Medieval Library). Harvard University 

Press. 

13. Pohl, W. (1988). Die Awaren: Ein Steppenvolk in Mitteleuropa, 567–822 n. Chr. 

14. Pritsak, O. (1970). Doqquzuncu əsrin ikinci yarısında Ar-Rus korporasiyasının ticarət yolu 
haqqında ərəbcə mətn. Folia Orientalia, 12, 241–259. 

15. Qızıl, P. B. (1980). Xəzərşünaslıq: Xəzərlərin mənşəyinə dair tarixi-filoloji araşdırma. 

16. Qumilyov, L. N. (1967). Qədim türklər. 

17. Romaşov, S. A. (2019). “Kübrat üzüyü” və onun prototipləri: Onoqur elitasının formalaşması 

haqqında. In F. Curta (Ed.), Çöl və oturaq dünya arasında: Avrasiya çölünün erkən orta əsr 

xalqlarına dair arxeoloji və tarixi tədqiqatlar (pp. 293–309). 

18. Róna-Tas, A. (1999). Erkən orta əsrlərdə macarlar və Avropa: Erkən macar tarixinə giriş. 

19. Szadeczky-Kardoss, S. (1955). Az avar történelem forráskritikai kérdései. In L. Gereviç (Ed.), 

Avar kori régészeti tanulmányok (pp. 7–26). 

20. Theophanes Confessor. (1883). Chronographia. 

 

 

Daxil oldu: 19.11.2025 

Qəbul edildi: 05.01.2026



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 108-112 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 108-112 e-ISSN: 3005-4982 

108 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/108-112 

Sədaqət Fətullayeva            

Sumqayıt Dövlət Universiteti 

AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutunun dissertantı                                                              

https://orcid.org/0000-0003-1533-8592 

sedaqet.fatullayeva@sdu.edu.az   

 

Maarifçilik dövrü elm və cəmiyyət arasinda qarşılıqlı təsir və  

transformasiya dövrü kimi 

 
Xülasə 

 
Məqalədə maarifçilik fenomeninin mahiyyəti geniş şəkildə izah olunur, elmi kəşflərin və rasional 

düşüncənin alim və mütəfəkkirlərin timsalında cəmiyyətin dünyagörüşünə necə təsir göstərdiyi təhlil 

edilir. Bu prosesin nəticəsində cəmiyyətin ənənəvi, dini-dogmatik yanaşmadan uzaqlaşaraq daha çox 

ağıl, təcrübə və elmi sübutlara əsaslanan düşüncə tərzinə yönəlməsi xüsusi vurğulanır. Eyni zamanda, 

maarifçilik ideyalarının sosial münasibətlərə, idarəetmə formalarına və insan–cəmiyyət əlaqələrinə 

gətirdiyi yeni yanaşmalar müxtəlif aspektlərdən müzakirə olunur. Məqalədə qeyd edilir ki, bəzi elmi 

ideyaların sistemli şəkildə formalaşdırılması və institutsionallaşdırılması əsasən Qərb 

cəmiyyətlərində baş versə də, bu ideyaların ilkin intellektual mənbələrinin və fəlsəfi təməl 

prinsiplərinin Şərq düşüncəsində formalaşdığı elmi istinadlar əsasında əsaslandırılır. Bu kontekstdə 

Şərq alimlərinin elmin inkişafında oynadığı rolun sonrakı Qərb maarifçiliyinə təsiri göstərilir və 

maarifçilik prosesinin qlobal, mədəniyyətlərarası xarakter daşıdığı nəticəsinə gəlinir. Maarifçilik 

dövründə elm və cəmiyyət arasında qarşılıqlı təsir və transformasiya baş verdi. Elmi kəşflər və 

ixtiralar dünyaya yeni baxışlar təklif etdi və əvvəlki təsəvvürləri sorğuladı, bu da öz növbəsində 

cəmiyyətdə dəyişikliklərə səbəb oldu. Məsələn, Qalileo Qaliley və Nyutonun elmə verdiyi töhfələr 

təbiət dünyası və dini inanclar haqqında cəmiyyətin təsəvvürlərini əhəmiyyətli dərəcədə dəyişdi.  Və 

yaxud  Fransız maarifçisi və sosioloqu O.Kontun təməlini qoyduğu “Elmi pozitivizm” cərəyanı 

cəmiyyətin “elmi” öyrənilməsini təklif etdi.  Buna görə də o öz təlimini ilkin olaraq, “sosial fizika” 

adlandırdı.  Daha sonra onu daha da təkmilləşdirərək sosiologiya- cəmiyyəti öyrənən elm kimi təqdim 

etdi. Lakin sonralar belçikalı alim və statistik A.Ketlenin də həmin termindən istifadə etdiyini nəzərə 

alaraq, elmi dövriyyəyə yeni söz sosiologiyanı daxil etdi. 

Açar sözlər: maarifçilik, cəmiyyət, sosial struktur, elm, sosiologiya  

 

Sadaqat Fatullayeva 

Sumgayit State University 

Institute of Philosophy and Sociology of ANAS dissertation 

https://orcid.org/0000-0003-1533-8592 

sedaqet.fatullayeva@sdu.edu.az 

 

The age of Enlightenment — an era of Mutual Influence and  

Transformation Between Science and Society 
 

Abstract 
 

The article provides a comprehensive explanation of the phenomenon of Enlightenment, 

analyzing how scientific discoveries and rational thought, as represented by scholars and intellectuals, 

transformed societal worldviews. It emphasizes the gradual shift of society away from traditional, 

religious-dogmatic perspectives toward modes of thinking grounded in reason, empirical evidence, 

and scientific inquiry. At the same time, the article discusses the new approaches introduced by 

Enlightenment ideas to social relations, forms of governance, and the interaction between the 

https://orcid.org/0000-0003-1533-8592
mailto:sedaqet.fatullayeva@sdu.edu.az
https://orcid.org/0000-0003-1533-8592
mailto:sedaqet.fatullayeva@sdu.edu.az


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 108-112 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 108-112 e-ISSN: 3005-4982 

109 

individual and society from multiple perspectives. The article also argues that although the systematic 

development and institutionalization of certain scientific ideas largely took place in the West, the 

original intellectual foundations and philosophical roots of these ideas can be traced back to Eastern 

thought. This claim is substantiated through scholarly references, highlighting the significant 

contributions of Eastern scholars to the advancement of science and their influence on later Western 

Enlightenment thinkers. In this context, the Enlightenment is presented not merely as a Western 

phenomenon, but as a global and cross-cultural intellectual process.  For example, the contributions 

of Galileo Galilei and Isaac Newton to science significantly altered society’s understanding of nature 

and religious beliefs. Furthermore, the French Enlightenment thinker and sociologist Auguste Comte, 

the founder of the movement known as scientific positivism, proposed the idea of the “scientific” 

study of society. Initially, he called his doctrine “social physics”. Later, he refined this doctrine and 

presented sociology as a science that studies society. However, taking into account that the Belgian 

scholar and statistician A. Quetelet also used this term later, he introduced a new word into scientific 

circulation — “sociology”. 

Keywords: Enlightenment, society, social structure, science, sociology. 

 

Giriş 
 

Maarifçilik dövrü dedikdə, ağıl, elm və rasional düşüncəni əsas götürən, dini-doqmatik 

dünyagörüşünə qarşı çıxan, insan hüquqları, azadlıq və bərabərlik ideyalarını önə çəkən intellektual 

hərəkat başa düşülür (Kant, 1784, s. 481–494). Bu dövrün əsas ideoloji mahiyyəti insanın dünyanı və 

cəmiyyəti anlama prosesində ən ali idrak vasitəsi kimi ağlın ön plana çəkilməsi ilə xarakterizə olunur. 

Düzgün elmi yanaşma tətbiq etdikdə, Kantın maarifçilik anlayışını insanın “öz ağlından başqasının 

rəhbərliyi olmadan istifadə etməsi” kimi dəyərləndirdiyini görürük. Bu yanaşma insanın həm fərdi, 

həm də ictimai həyatında avtoritetlərdən və ənənəvi doqmalardan azad olaraq rasional düşüncəyə 

əsaslanmasını zəruri sayır. 

Maarifçilik fəlsəfəsinin digər mühüm nümayəndəsi Con Lokkun əsərlərində də təbii hüquqlar, 

azadlıq və rasional düşüncə mərkəzi yer tutur (Locke,1690, s. 20-25). Lokkun siyasi-fəlsəfi 

baxışlarında cəmiyyət fərdlərin təbii hüquqlarını qorumaq məqsədilə yaratdığı rasional bir qurum 

kimi izah edilir. Bu baxımdan, cəmiyyətin mənşəyi və fəaliyyəti ilahi iradə ilə deyil, insan ağlı və 

sosial müqavilə prinsipləri ilə əlaqələndirilir. Volter isə dini fanatizmə və xurafata qarşı kəskin mövqe 

sərgiləyərək, ağıl və azad fikrin cəmiyyətin tərəqqisində həlledici rol oynadığını müdafiə edir (Iggers, 

1959, s. 434). Beləliklə, Qərb maarifçilərinin ümumi baxışlarında cəmiyyətin rasional əsaslarla izahı 

və elmi düşüncənin sosial həyatın təşkilində əsas meyar kimi qəbul edilməsi ön plana çıxır. 

Tədqiqat 

Maarifçi ideyalar yalnız Qərb fəlsəfi mühitinə xas olmamışdır. Qərblə yanaşı, Şərq ölkələrində də 

fəlsəfi fikir yüksək inkişaf səviyyəsinə çatmışdır. VIII əsrdən etibarən yunan mədəniyyəti və ellinizm 

dövrünün elmi-fəlsəfi irsi ərəb dilinə tərcümə edilərək İslam dünyasında geniş yayılmışdır. Bu proses 

nəticəsində Şərqdə aristotelizm və digər antik fəlsəfi ənənələr əsasında formalaşmış elmi- fəlsəfi 

məktəblər meydana gəlmişdir. Şərq düşüncəsində cəmiyyətin təbiət qanunlarına bənzər obyektiv 

qanunauyğunluqlar əsasında öyrənilməsi ideyası mühüm yer tutmuşdur. 

Baxmayaraq ki, ictimai münasibətləri, sosial strukturları və dəyişmə proseslərini müstəqil elmi 

istiqamət kimi araşdıran sosiologiyanın banisi kimi fransız mütəfəkkiri Ogüst Kont tarixə düşmüşdür, 

elm tarixində bu sahənin ideya əsaslarını daha erkən dövrdə formalaşdırmış böyük şəxsiyyət kimi 

XIV əsr müsəlman alimi İbn Xəldun xüsusi yer tutur. İbn Xəldun cəmiyyətin təbiəti, dövlətlərin 

yüksəlişi və süqutu, iqtisadi və sosial faktorların qarşılıqlı təsiri kimi məsələləri “əl-Muqəddimə” 

əsərində sistemli şəkildə təhlil etmiş və “ictimai elm” (ilm-ul-umran) terminini irəli sürmüşdür. Digər 

tərəfdən, Ogüst Kont “sosiologiya” terminini ilk dəfə rəsmi elm adı kimi istifadə etmiş, onu pozitivist 

metodologiya əsasında sistemləşdirmiş və akademik sahə kimi formalaşdırmışdır. Bu məqalənin 

məqsədi hər iki alim arasında müqayisəli təhlil aparmaqla sosiologiyanın ideya baxımından banisinin 

kim olduğunu və onun institusional səviyyədə kim tərəfindən qurulduğunu aydınlaşdırmaqdır. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 108-112 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 108-112 e-ISSN: 3005-4982 

110 

Lakin cəmiyyətin elmi öyrənilməsi ideyası daha dərin tarixi köklərə gedib çıxır. Kontdan əvvəl 

bu yanaşmanın izlərinə ingilis filosofu Tomas Hobbsun əsərlərində rast gəlinir. Hobbsun Qalileo 

Qalileyin təbiəti fiziki qanunlarla izah edən elmi metodundan təsirlənməsi onun cəmiyyətin də analoji 

şəkildə qanunauyğunluqlarla öyrənilə biləcəyi fikrini formalaşdırmışdır. O, “De Corpore” əsərində 

maddi cisimlərin hərəkətini riyazi qanunlarla əlaqələndirməyə çalışaraq, cəmiyyətşünaslığın 

metodoloji baxımdan təbiətşünaslıqla yaxınlaşmasına zəmin yaratmışdır (Robertson, 1911, s. 545). 

Bu yanaşma sonralar fransız mütəfəkkiri Anri de Sen-Simon tərəfindən inkişaf etdirilmişdir. Sen-

Simon cəmiyyəti fizika və biologiya elmlərindəki qanunlara bənzər obyektiv qanunlarla izah etməyi 

təklif etmiş və qanunauyğunluq ideyasını sosial təhlilin mərkəzinə yerləşdirmişdir (Iggers, 1959, s. 

433–436). Onun fikrincə, ictimai fəlsəfənin əsas vəzifəsi cəmiyyətin dəyişməz və daimi qanunlarını 

üzə çıxarmaqdır. Bu yanaşma zəkanın hökmranlığını təmin etməklə cəhalətin aradan qaldırılmasına 

xidmət etməli idi. Sen-Simonun tələbəsi və davamçısı olan Ogüst Kont bu ideyaları daha da 

sistemləşdirərək sosiologiyanı müstəqil elm sahəsinə çevirmişdir. 

Burada xüsusi olaraq vurğulanmalıdır ki, cəmiyyətin elmi öyrənilməsi ideyasının mövcudluğu ilə 

sosiologiyanın elm kimi formalaşması eyni tarixi mərhələyə təsadüf etmir. Cəmiyyət haqqında elmi 

və fəlsəfi düşüncələr hələ IX əsr Şərq peripatetiklərində, xüsusilə Əbunəsr Əl-Fərabinin əsərlərində, 

eləcə də XIV əsrdə İbn Xəldunun yaradıcılığında öz əksini tapmışdır. Bu fakt bir daha göstərir ki, 

sosioloji düşüncənin ideoloji və nəzəri təməli ilk dəfə Şərqdə qoyulmuş, lakin onun müstəqil elm 

kimi institusionallaşdırılması XIX əsrdə Qərbdə, Ogüst Kont tərəfindən həyata keçirilmişdir. 

Toynbi İbn Xəldunu “dünya tarixinin ən böyük sosioloqu” adlandırmışdır (Nielson, 2024). 

Amerikan sosioloqu E. Giddens isə Qərb sosiologiyasının klassik nümayəndələrinin – E.Dürkheym 

və M.Veberin – İbn Xəldunun ideyalarından təsirləndiyini qeyd etmişdir (Giddens, 1997, s. 386). İbn 

Xəldun cəmiyyətin sosial strukturunu, iqtisadi münasibətləri, siyasi hakimiyyətin təbiətini və mədəni 

inkişaf proseslərini ilk dəfə elmi və analitik şəkildə izah etmiş, “əsəbiyyə” nəzəriyyəsi vasitəsilə 

kollektiv həmrəyliyin sosial dinamikanın əsas mexanizmi olduğunu göstərmişdir. 

Bu nəzəri yanaşmalar türk mütəfəkkirlərinin əsərlərində də davam etdirilmişdir. Ziya Gökalp türk 

dünyasında sosioloji düşüncənin elmi əsaslar üzərində formalaşmasında xüsusi yer tutan 

mütəfəkkirlərdən biridir. O, cəmiyyətin izahında metafizik, normativ və spekulyativ yanaşmaları 

tənqid edərək, sosiologiyanı empirik müşahidəyə, elmi təhlilə və rasional ümumiləşdirmələrə 

əsaslanan müstəqil bilik sahəsi kimi təqdim etmişdir. Gökalpın yanaşmasına görə cəmiyyət fərdlərin 

mexaniki toplusu deyil, özünəməxsus struktur və funksional bütövlüyə malik olan, daxili 

qanunauyğunluqlar əsasında fəaliyyət göstərən sosial orqanizmdir. Bu konseptual yanaşma onun 

sosioloji təfəkkürünün əsas metodoloji dayağını təşkil edir və cəmiyyətin elmi üsullarla 

öyrənilməsinin mümkünlüyünü əsaslandırır (Gökalp, 1918, s. 29). 

Gökalp cəmiyyətin struktur quruluşunu təhlil edərkən sosial institut anlayışına xüsusi əhəmiyyət 

verir. Ailə, din, iqtisadiyyat, hüquq, dövlət və təhsil kimi institutlar onun nəzəri modelində cəmiyyətin 

sabitliyini və davamlılığını təmin edən əsas funksional mexanizmlər kimi təqdim olunur. O, bu 

institutların hər birinin müəyyən sosial ehtiyacları ödədiyini və cəmiyyət daxilində normativ 

davranışların formalaşmasında həlledici rol oynadığını vurğulayır. Gökalp üçün sosial institutların 

öyrənilməsi təsviri xarakter daşımamalı, onların tarixi inkişafı, funksional rolu və qarşılıqlı əlaqələri 

elmi metodlarla sistemli şəkildə təhlil edilməlidir. Bu baxımdan onun sosioloji yanaşması struktur-

funksional təhlilin ilkin formalarından biri kimi qiymətləndirilə bilər (Gökalp, 1918, s. 46). 

Ziya Gökalp sosiologiyanı yalnız mövcud sosial reallıqları təsvir edən elm kimi deyil, eyni 

zamanda cəmiyyətin inkişaf istiqamətlərini müəyyənləşdirən nəzəri çərçivə kimi dəyərləndirir. Onun 

fikrincə, elmi əsaslara söykənməyən sosial islahatlar təsadüfi və qeyri-sabit xarakter daşıyır. Bu 

səbəbdən sosiologiya sosial dəyişmə proseslərinin rasional şəkildə idarə olunması üçün zəruri 

intellektual vasitə kimi çıxış edir. Gökalp bu yanaşma ilə sosioloji biliyin normativ siyasət və 

ideologiya ilə deyil, elmi metodologiya ilə əlaqələndirilməsinin vacibliyini ön plana çəkir. 

Gökalpın sosioloji konsepsiyasında metodoloji baxımdan ən mühüm yeniliklərdən biri 

mədəniyyət (hars) və sivilizasiya (medeniyet) anlayışlarının aydın şəkildə fərqləndirilməsidir. O, 

mədəniyyəti millətin tarixi yaddaşını, kollektiv şüurunu, dilini, əxlaq normalarını və adət-ənənələrini 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 108-112 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 108-112 e-ISSN: 3005-4982 

111 

əhatə edən daxili dəyərlər sistemi kimi izah edir. Sivilizasiya isə elmi biliklər, texnoloji nailiyyətlər 

və beynəlxalq səviyyədə paylaşılmış rasional təcrübələrin məcmusu kimi təqdim olunur. Gökalpın 

fikrincə, cəmiyyətin elmi təhlilində bu iki anlayışın qarışdırılması metodoloji səhvlərə yol açır və 

milli inkişaf modellərinin düzgün qurulmasına mane olur (Gökalp, 1923, s. 22-33). 

Bu fərqləndirmə Gökalpın sosioloji yanaşmasına həm milli, həm də universal ölçü qazandırır. O, 

bir tərəfdən milli mədəniyyətin qorunmasının sosial davamlılıq üçün zəruri olduğunu göstərir, digər 

tərəfdən isə sivilizasiyanın elmi-texniki nailiyyətlərinin qəbul edilməsini cəmiyyətin tərəqqisi üçün 

vacib şərt kimi qiymətləndirir. Beləliklə, Gökalp cəmiyyətin elmi öyrənilməsini milli xüsusiyyətləri 

nəzərə alan, lakin universal elmi prinsiplərə əsaslanan inteqrativ sosioloji model çərçivəsində təqdim 

edir. 

Nəticə etibarilə, Ziya Gökalpın sosioloji irsi türk dünyasında cəmiyyətin elmi şəkildə 

öyrənilməsinə yönəlmiş ilk sistemli nəzəri çərçivə kimi dəyərləndirilə bilər. Onun cəmiyyətə sosial 

orqanizm kimi yanaşması, sosial institutların struktur-funksional təhlili və mədəniyyət–sivilizasiya 

fərqləndirməsi müasir sosioloji tədqiqatlar üçün də metodoloji və nəzəri əhəmiyyətini qoruyub 

saxlayır. 

 

Nəticə 
 

Maarifçilik fəlsəfəsi sosial quruluşlara və ənənələrə mövcud bilikləri sorğulamaqda və yeni etik 

və siyasi konsepsiyaları irəli sürməkdə əhəmiyyətli dərəcədə təsir göstərdi.  Maarifçilik dövrünün 

filosofları, məsələn, Volter və Jan-Jak Russo, status-kvonu tənqid edir və fərdi azadlıqları və siyasi 

dəyişiklikləri təşviq edirdilər (Pateman, 1988, s. 19-60). Sosial ədalət və demokratik idarəetmə 

hərəkatları Volterin mülki azadlıqları müdafiə etməsindən və Russonun sosial müqavilə 

nəzəriyyəsindən təsirlənirdi. 

Fəlsəfə həmçinin skeptisizm və tənqidi düşüncəyə dəyər verən bir atmosferi təşviq edərək 

cəmiyyətin dəyərlərinə təsir etdi. Maarifçilik dövrünün məntiq və empirik sübutlara olan vurğusu 

intellektual araşdırma və müzakirə mədəniyyətini inkişaf etdirdi ki, bu da ənənəvi inanclara və 

təcrübələrə yenidən baxmağa səbəb oldu (Outram, 2013, s. 1-9). Bu dəyişiklik qanunvericilik 

çərçivələrinə, mədəni münasibətlərə və təhsil müəssisələrinə uzunmüddətli təsir göstərdi. Eyni 

zamanda cəmiyyət də bu təsirlərdən yan qala bilməzdi. Çünki, fərdlərdən ibarət olan cəmiyyətin 

inkişafı fərdlərlə paralel olaraq gedir. Anlayan və dərk edən insan cəmiyyətinin hüquqi-siyasi şüuru, 

bədii zövqü, ideoloji təfəkkürü də uyğun olaraq dəyişikliyə məruz qaldı. Lakin dəyişikliklər bununla 

da məhdudlaşmayaraq, cəmiyyətin bütün sahələrində dərin intellektual, sosial və siyasi 

transformasiyalara yol açan mərhələsini formalaşdırdı. Artıq insan cəmiyyətdə baş verənləri mistik 

və dini izahlar vasitəsilə deyil, elmi metodlarla araşdırıb anlamağa başladı. Bilik əldə etmənin əsas 

yolu təcrübə və müşahidə kimi elmi tədqiqat üsullarından istifadəyə əsaslandı. Cəmiyyətin 

dünyagörüşündə yaranan əsaslı dəyişikliklər maarifçiliyi ictimai şüurun transformasiyası kimi 

qiymətləndirilməsinə əsas verdi. Rabitə iyerarxiyasına əsaslansaq, maariflənmə elm vasitəsilə 

düşüncəni, düşüncə də uyğun olaraq cəmiyyətin dəyişdirildiyi bir mərhələyə çevrildi.  

Lakin dəyişiklik bir dəfəlik və eyni məzmunlu olmadığı üçün transformasiya da eyni tərkibli 

olmamış, dövrdən-dövrə təsir, sürət və resurslarına görə fərqləndi. Sənaye dövrünün əsas resursu 

fiziki əmək, xammal və digər sənaye texnikası olduğu halda informasiya cəmiyyətinin əsas xammalı 

informasiya kimi təzahür etdi. Fiziki əmək intellektual əməklə əvəzləndi. Bu intellektual əmək 

yaradıcı, analitik, rəqəmsal, distant işlərdə özünü göstərdi. Maarifçiliyin əsas komponentləri olan elm, 

bilik anlayışı da əvvəlki mahiyyətini saxlaya bilmədi. Belə ki, sənaye dövründə təhsil birdəfəlik 

xarakter daşıyırdı, insan mənimsədiyi biliyi uzun müddət istifadə edə bilirdi. Müasir cəmiyyətdə isə 

bilik daha tez köhnəlir, və yaxud yeni biliyin fonunda keyfiyyətini qoruyub saxlaya bilmir. Biliyin 

insanların düşüncə tərzinə, dünyagörüşünə və sosial münasibətlərinə  təsirini nəzərə alsaq, sənaye 

dövrü insanı mexaniki, xətti və qaydaya əsaslanan düşüncə təszinə malik, iyerarxik struktura 

uyğunlaşan idisə, müasir insan tənqidi fikirli, sistemli və yaradıcı düşünən, çevik qərarvermə 

qabiliyyətinə malk, şəbəkə münasibətlərində aktiv insandır. Sosial münasibətlərə gəlincə isə, sənaye 

dövründə insanların münasibəti əsasən fiziki və lokal məkanla məhdudlaşan standart münasibət idi, 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 108-112 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 108-112 e-ISSN: 3005-4982 

112 

müasir rəqəmsallaşma dövründə isə sosial münasibətlərin xarakteri kəskin dəyişikliyə uğramış, 

global, rəqəmsal əlaqələrlə əvəzlənmişdir.  

Beləliklə, bu nəticəyə gəlirik ki, maariflənincə fərdin cəmiyyətdə rolu da kəskin dəyişir. 

Cəmiyyəti teoloji nöqteyi-nəzərdən anlayan insanın baxışları ona metafizik baxışdan yanaşan və daha 

sonra elmi öyrənən insandan kəskin şəkildə fəqlənirdi. Dövrə görə insan dəyişdiyi üçün sənaye dövrü 

insanı sistemin bir hissəsi, kütləvi istehsal mexanizminin elementi kimi, informasiya cəmiyyətinin 

insanı isə fərdi təşəbbüs, yaradıcılıq, bilik və innovasiyaya meylliliyi ilə səciyyələndi.  

 

Ədəbiyyat 
 

1. Comte, A. (1842). Cours de philosophie positive (Vol. 4, “Physique sociale”). Bachelier / 

Hermann. 

2. Giddens, A. (1997). Sociology (3rd ed.). Polity Press. 

3. Gökalp, Z. (1918a). Sosyoloji tetkikler. Yeni Mecmua Yayınları. 

4. Gökalp, Z. (1918b). Türkleşmek, İslamlaşmak, muasırlaşmak. Türk Yurdu Yayınları. 

5. Gökalp, Z. (1923). Türkçülüğün esasları. Matbaa-i Âmire. 

6. Iggers, G. G. (1959). Further remarks about early uses of the term “social science.” Journal of the 

History of Ideas, 20(3), 433–436. https://doi.org/10.2307/2708121 

7. Kant, I. (1784). An answer to the question: What is Enlightenment? Berlinische Monatsschrift. 

8. Kuhn, T. S. (2002). The structure of scientific revolutions (3rd ed.). University of Chicago Press. 

9. Locke, J. (1690). Two treatises of government. Awnsham Churchill. 

10. Nielsen, N. (2024, May 28). Part of a series on the philosophy of history: Ibn Khaldūn and the 

introduction to history. Medium. https://jnnielsen.medium.com/ibn-khald%C5%ABn-and-the-

introduction-to-history-89101206275a 

11. Outram, D. (2013). The Enlightenment (3rd ed.). Cambridge University Press. 

12. Pateman, C. (1988). The sexual contract. Stanford University Press. 

13. Robertson, G. C. (1911). Hobbes, Thomas. In Encyclopædia Britannica (11th ed., Vol. 13, pp. 

545–552). Cambridge University Press. 

14. Vahidov, F. (2004). Sosiologiya. Azərbaycan Dövlət İqtisad Universiteti Nəşriyyatı. 

 

 

Daxil oldu: 25.11.2025 

Qəbul edildi: 12.01.2026

https://doi.org/10.2307/2708121
https://jnnielsen.medium.com/ibn-khald%C5%ABn-and-the-introduction-to-history-89101206275a
https://jnnielsen.medium.com/ibn-khald%C5%ABn-and-the-introduction-to-history-89101206275a


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 113-119 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 113-119 e-ISSN: 3005-4982 

113 

DOI:  https://doi.org/10.36719/3005-3137/9/113-119 

Rəqsanə Cəfərova  

Bakı Dövlət Universiteti 

Beynəlxalq münasibətlər kafedrasının müəllimi 

https://doi.org/0000-0002-2877-8944 

reqsaneceferova.87@gmail.com 

 

Belarus və Azərbaycan Avrasiya regionunun geosiyasi  

reallıqları fonunda 
 

Xülasə 
 
Bu məqalə XXI əsrdə Avrasiya regionunda formalaşan mürəkkəb geosiyasi reallıqlar fonunda 

Belarus və Azərbaycanın xarici siyasət strategiyalarını, qarşılıqlı əməkdaşlıq modellərini və regional 

sabitliyə verdiyi töhfələri təhlil etməyə həsr olunmuşdur. Tədqiqatın əsas məqsədi hər iki dövlətin 

ortaq gücə malik aktlar  kimi qlobal güclər arasında balanslaşdırılmış siyasət yürütmə 

mexanizmlərini, enerji, logistika və təhlükəsizlik sahələrində əməkdaşlıq vektorlarını üzə 

çıxarmaqdır. Məqalədə tarixi-siyasi yanaşma, müqayisəli təhlil və geosiyasi analiz metodlarından 

istifadə olunmuşdur. Belarus və Azərbaycanın postsovet məkanında müstəqil diplomatik kurs 

formalaşdıraraq NATO, Avrasiya İqtisadi İttifaqı və digər bloklardan kənar qalmaqla milli 

maraqlarını qorumağa nail olduqları göstərilir. Xüsusi diqqət Qarabağ münaqişəsinin nəticələri, 

Ukrayna böhranı, sanksiyalar siyasəti və informasiya müharibələri kimi regional çağırışların hər iki 

ölkənin diplomatik adaptasiya proseslərinə təsirinə yönəldilmişdir. Araşdırma nəticəsində müəyyən 

edilmişdir ki, Belarus–Azərbaycan münasibətləri təkcə ikitərəfli əməkdaşlıq çərçivəsi ilə 

məhdudlaşmır, eyni zamanda Avrasiya məkanında çoxqütblü beynəlxalq nizamın formalaşmasına 

töhfə verən alternativ diplomatik model kimi çıxış edir. Enerji diplomatiyası, nəqliyyat dəhlizləri və 

hərbi-siyasi koordinasiya bu tərəfdaşlığın əsas dayaqlarıdır. Məqalə nəticə etibarilə sübut edir ki, 

qarşılıqlı etimada və praqmatik maraqlara əsaslanan balans siyasəti regional sabitliyin təmin 

edilməsində effektiv mexanizm ola bilər. 

Açar sözlər: Belarus, Azərbaycan, Avrasiya, geosiyasət, əməkdaşlıq 

 

Raqsana Jafarova  

Baku State University 

Department of International Relations Lecturer  

https://doi.org/0000-0002-2877-8944  

reqsaneceferova.87@gmail.com 

 

Belarus and Azerbaijan Amid the Geopolitical Realities  

of the Eurasian Region 
 

Abstract 
 

This article examines the foreign policy strategies of Belarus and Azerbaijan within the context 

of the evolving geopolitical landscape of Eurasia in the twenty-first century. The main objective of 

the study is to analyze how both states, as middle powers, implement balanced diplomatic strategies 

and develop cooperation in the fields of energy, logistics, and security amid intensifying global power 

competition. The research employs historical-political, comparative, and geopolitical analytical 

methods. It demonstrates that Belarus and Azerbaijan have pursued independent foreign policy 

trajectories by maintaining strategic distance from rigid military and political blocs, while prioritizing 

national sovereignty, multi-vector diplomacy, and pragmatic engagement. Particular attention is given 

to the impact of regional conflicts—including the resolution of the Karabakh conflict, the Ukrainian 

crisis, sanctions regimes, and information warfare—on the processes of diplomatic adaptation in both 

mailto:reqsaneceferova.87@gmail.com
mailto:reqsaneceferova.87@gmail.com


Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 113-119 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 113-119 e-ISSN: 3005-4982 

114 

countries. The findings indicate that Belarus–Azerbaijan relations extend beyond bilateral 

cooperation and represent an alternative diplomatic model contributing to the development of a 

multipolar order in Eurasia. Energy diplomacy, transport corridors, and military-political coordination 

constitute the core pillars of this partnership. The article concludes that a balanced foreign policy 

based on mutual trust, strategic flexibility, and national interest can serve as an effective mechanism 

for enhancing regional stability and dialogue in a rapidly changing international environment. 

Keywords: Belarus, Azerbaijan, Eurasia, geopolitics, cooperation 

 

Giriş 
 

XXI əsrdə Avrasiya məkanı qlobal siyasətin əsas geosiyasi mərkəzlərindən birinə çevrilmişdir. 

Qlobal və regional güclərin maraqlarının toqquşduğu bu geniş coğrafiyada enerji resursları, nəqliyyat 

və logistika dəhlizləri, eləcə də təhlükəsizlik arxitekturası uğrunda rəqabət getdikcə intensivləşir 

(Brzezinski, 1997, s. 27). Belə mürəkkəb geosiyasi şəraitdə Belarus və Azərbaycan öz xarici 

siyasətlərini dövlət müstəqilliyinin qorunması və çoxvektorlu balans prinsipləri əsasında 

formalaşdıraraq regional sabitliyin təmin olunmasında mühüm aktlara çevirmişdir (Əliyev, 2020, s. 

18). Azərbaycanın Cənubi Qafqazda, Belarusun isə Şərqi Avropada yerləşməsi bu iki dövləti Avrasiya 

məkanının cənub və qərb istiqamətlərində strateji körpü rolunda birləşdirir. Hər iki ölkə nə NATO, 

nə də Qərb və Şərq bloklarına tam inteqrasiya olunmadan, balanslaşdırılmış diplomatiya vasitəsilə 

milli maraqlarını qorumağa nail olmuşdur (Tsygankov, 2016, pp. 74–75). Bu yanaşma onların 

beynəlxalq münasibətlər sistemində nisbi manevr imkanlarını genişləndirmiş və xarici siyasətdə 

çeviklik qazandırmışdır. 

Bu məqalənin əsas məqsədi Belarus və Azərbaycanın Avrasiya regionunun müasir geosiyasi 

reallıqları fonunda mövqelərini, ortaq maraqlarını və əməkdaşlıq istiqamətlərini təhlil etməkdir. 

Tədqiqat həm tarixi-siyasi kontekstdə, həm də müasir beynəlxalq münasibətlər sistemində hər iki 

ölkənin geostrateji əhəmiyyətini ortaya qoymağı hədəfləyir (Hasanov, 2022, s. 45). 

1. Tarixi və siyasi kontekst 

a) Müstəqillikdən sonrakı mərhələdə dövlətlərarası münasibətlərin formalaşması 

XX əsrin sonlarında SSRİ-nin dağılması nəticəsində postsovet məkanında yaranmış yeni siyasi 

reallıqlar Belarus və Azərbaycan üçün həm ciddi çağırışlar, həm də yeni imkanlar yaratmışdır. 1991-

ci ildə müstəqilliklərini bərpa edən bu iki dövlət qısa müddət ərzində beynəlxalq hüququn tamhüquqlu 

subyektlərinə çevrilmiş və öz milli maraqları ilə təhlükəsizlik konsepsiyalarına əsaslanan müstəqil 

xarici siyasət kursları formalaşdırmağa başlamışdır (Əliyev, 2020, s. 23). 

Azərbaycan üçün müstəqilliyin ilk illərində əsas prioritetlər ərazi bütövlüyünün qorunması, enerji 

siyasətinin strateji əsaslarının qurulması və beynəlxalq sistemdə balanslı münasibətlərin yaradılması 

olmuşdur (Hasanov, 2022, s. 47). Belarus isə paralel şəkildə Rusiya ilə strateji ittifaq münasibətlərini 

saxlamaqla yanaşı, Qərb dövlətləri ilə iqtisadi və texnoloji əməkdaşlıq kanallarını açıq saxlamağa 

yönəlmiş praqmatik siyasət yürütməyə çalışmışdır (Lukashenko, 2019, s. 14). Belarus–Azərbaycan 

diplomatik münasibətləri 11 iyun 1993-cü ildə rəsmi şəkildə qurulmuş və həmin dövrdən etibarən 

qarşılıqlı hörmət, bərabərlik və siyasi etimad prinsipləri əsasında inkişaf etmişdir (Heydər Əliyev 

Fondu, 2021, s.9). Diplomatik nümayəndəliklərin açılması, birgə iqtisadi komissiyaların yaradılması 

və yüksək səviyyəli dövlət səfərləri ikitərəfli əlaqələrin institusional əsaslarının möhkəmlənməsində 

mühüm rol oynamışdır. 1990-cı illərin sonlarından etibarən Belarus–Azərbaycan münasibətləri 

tədricən ticarət, sənaye kooperasiyası, kənd təsərrüfatı texnikası istehsalı və nəqliyyat sektorunda 

praktiki əməkdaşlıq mərhələsinə keçmişdir (Karimov, 2020, s. 27). Xüsusilə Minskdə “Gəncə 

Avtomobil Zavodu” ilə “Belarus MAZ” şirkəti arasında qurulan texnoloji əməkdaşlıq, eləcə də 

“Ganja–Belarus” markalı traktorların birgə istehsalı iki ölkə arasında sənaye diplomatiyasının uğurlu 

nümunəsi kimi qiymətləndirilir (Nazarov, 2022, s. 41). 

2000-ci illərdə Azərbaycan Prezidenti İlham Əliyev və Belarus Prezidenti Aleksandr Lukaşenko 

arasında formalaşmış qarşılıqlı siyasi etimad bu münasibətlərin institusional və strateji xarakterini 

daha da gücləndirmişdir. Dövlət suverenliyinə sadiqlik, iqtisadi praqmatizm və qərar qəbulunda milli 

maraqlara üstünlük verilməsi kimi ortaq yanaşmalar ikitərəfli münasibətlərdə ardıcıl və davamlı 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 113-119 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 113-119 e-ISSN: 3005-4982 

115 

xəttin formalaşmasına şərait yaratmışdır (İsmayılov, 2021, s. 53). Belarus və Azərbaycan postsovet 

məkanında balanslaşdırılmış xarici siyasət yürüdən azsaylı dövlətlərdən hesab olunur. Onların 

təcrübəsi göstərir ki, Moskva, Brüssel və Pekin kimi əsas geosiyasi mərkəzlərlə paralel və qarşılıqlı 

faydaya əsaslanan münasibətlərin qurulması mümkündür, əgər bu siyasətin əsasında milli maraqlar 

və praqmatik diplomatiya dayanırsa (Tsygankov, 2016, pp. 78–79). Məhz bu xüsusiyyət Belarus və 

Azərbaycanı Avrasiya regionunda fərqləndirən əsas amillərdən birinə çevirir. 

b) Regional təhlükəsizlik və inteqrasiya proseslərində ortaq maraqlar 

Belarus və Azərbaycan arasında əməkdaşlığın mühüm istiqamətlərindən biri regional 

təhlükəsizlik və sabitlik məsələlərinə dair ortaq yanaşmanın formalaşmasıdır. Hər iki dövlət NATO 

və ya Qərb hərbi bloklarının üzvü olmasa da, regional təhlükəsizlik mexanizmlərində öz milli 

maraqlarını qorumaqla müxtəlif beynəlxalq platformalarda fəal iştirak edir (Əlizadə, 2023, s. 65). Bu 

yanaşma onların təhlükəsizlik siyasətində bloklardan kənar, praqmatik və suveren mövqeyini əks 

etdirir. Azərbaycan üçün uzun müddət əsas təhlükəsizlik çağırışı Qarabağ münaqişəsi və onun 

yaratdığı regional risklər olmuşdur. Belarus isə MDB və Kollektiv Təhlükəsizlik Müqaviləsi 

Təşkilatının (KTMT) üzvü kimi bu məsələdə neytral mövqe saxlamış, eyni zamanda Azərbaycanın 

ərazi bütövlüyünə hörmət prinsipinə sadiqliyini açıq şəkildə bəyan etmişdir (Lukashenko, 2019, s. 

19). Bu mövqe iki ölkə arasında formalaşmış qarşılıqlı siyasi etimadın mühüm göstəricilərindən biri 

kimi qiymətləndirilə bilər. Hər iki dövlət beynəlxalq münasibətlər sistemində münaqişələrin sülh yolu 

ilə həlli prinsipini ardıcıl şəkildə dəstəkləyir. Minsk və Bakı Birləşmiş Millətlər Təşkilatı və 

Qoşulmama Hərəkatı çərçivəsində bir-birinin təşəbbüslərinə diplomatik dəstək göstərir. 

Azərbaycanın 2019–2023-cü illərdə Qoşulmama Hərəkatına sədrlik etdiyi dövrdə Belarus 

nümayəndə heyətinin fəal iştirakı bu siyasi həmrəyliyin bariz nümunəsi kimi çıxış etmişdir (European 

Council on Foreign Relations, 2023, p. 17). 

İqtisadi inteqrasiya aspektində Belarus Avrasiya İqtisadi İttifaqının (Aİİ) üzvü kimi regional 

iqtisadi sistemin daxili aktı, Azərbaycan isə bu quruma müşahidəçi mövqedən yanaşan müstəqil 

tərəfdaş kimi çıxış edir. Bu status fərqinə baxmayaraq, iki ölkə arasında iqtisadi diplomatiya Avrasiya 

məkanında sabit enerji və logistika körpüsünün formalaşdırılmasına yönəlmişdir (Dugin, 2014, s. 62). 

Bakı–Tbilisi–Qars dəmir yolu və Şimal–Cənub nəqliyyat dəhlizi kimi iri infrastruktur layihələri 

Belarus üçün alternativ ixrac marşrutları yaratmaqla yanaşı, Azərbaycanın Avrasiya iqtisadi 

məkanında mövqelərini möhkəmləndirir (Hasanov, 2022, s. 50). 

Təhlükəsizlik və enerji siyasəti sahəsində də tərəflərin maraqları üst-üstə düşür. Enerji resursları 

baxımından idxaldan asılı olan Belarus Azərbaycanın enerji bazarına və təchizat zəncirlərinə strateji 

maraq göstərir. 2010-cu ildən etibarən “SOCAR” ilə Belarusun dövlət neft strukturları arasında 

qurulan əməkdaşlıq enerji mənbələrinin diversifikasiyasına real töhfə vermişdir (Karimov, 2020, s. 

31). Bununla yanaşı, Belarus və Azərbaycan informasiya təhlükəsizliyi, kibertəhlükəsizlik və ideoloji 

sabitlik məsələlərində də oxşar mövqelər nümayiş etdirirlər. Hər iki ölkə informasiya müharibələri, 

xarici təzyiqlər və hibrid təhdidlər fonunda suveren informasiya mühitinin qorunmasını milli 

təhlükəsizliyin ayrılmaz tərkib hissəsi kimi qiymətləndirir (Hasanov, 2022, s. 48). 

Nəticə etibarilə, Belarus və Azərbaycan arasında təhlükəsizlik və inteqrasiya sahəsində 

əməkdaşlıq qarşılıqlı siyasi etimad, institusional davamlılıq və balanslaşdırılmış geosiyasi yanaşmaya 

əsaslanır. Bu əməkdaşlıq Avrasiya regionunda sülhün, sabitliyin və çoxqütblü beynəlxalq nizamın 

möhkəmlənməsinə xidmət edir (Əliyev, 2020, s. 28; European Council on Foreign Relations, 2023, 

p. 19). 

2. Geosiyasi reallıqlar və əməkdaşlıq vektorları 

a) Avrasiya İqtisadi İttifaqı və Qoşulmama Hərəkatı kontekstində Belarus–Azərbaycan əlaqələri 

Avrasiya məkanında formalaşan yeni güc balansı Belarus və Azərbaycanın xarici siyasət 

strategiyalarında əsas istiqamətləri müəyyənləşdirən amillərdən biri kimi çıxış edir. Belarus Avrasiya 

İqtisadi İttifaqının tamhüquqlu üzvü olaraq Rusiya və Qazaxıstanla dərin iqtisadi və ticarət 

inteqrasiyasını davam etdirir. Azərbaycan isə bu prosesdə siyasi müstəqilliyini qorumaqla yanaşı, Aİİ 

ilə müxtəlif səviyyəli əməkdaşlıq mexanizmləri vasitəsilə qarşılıqlı əlaqələr qurur (Dugin, 2014, s. 

62). Fərqli institusional statuslara baxmayaraq, Belarus və Azərbaycan arasında iqtisadi maraqların 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 113-119 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 113-119 e-ISSN: 3005-4982 

116 

kəsişməsi müşahidə olunur. Belarusun sənaye məhsulları və kənd təsərrüfatı texnologiyaları 

Azərbaycan bazarında mövqelərini möhkəmləndirərkən, Azərbaycan da enerji resursları və maliyyə 

investisiyaları ilə Belarus iqtisadiyyatında sabitləşdirici tərəfdaş rolunu oynayır (Nazarov, 2022, s. 

44). Bu model Avrasiya regionunda asimmetrik, lakin qarşılıqlı faydaya əsaslanan əməkdaşlıq 

formatının formalaşdığını göstərir. Eyni zamanda, hər iki dövlətin Qoşulmama Hərəkatında təmsil 

olunması onların çoxvektorlu diplomatiyasını daha da gücləndirir. Azərbaycan 2019–2023-cü illərdə 

Hərəkata sədrlik edərək balanslaşdırılmış və inklüziv beynəlxalq siyasətin tərəfdarı kimi çıxış etmiş, 

Belarus isə bu platformada müstəqil və neytral mövqeyini qoruyaraq destruktiv bloklaşmanın 

qarşısının alınmasına töhfə vermişdir (European Council on Foreign Relations, 2023, p. 17). Bu 

kontekstdə Belarus–Azərbaycan münasibətləri Avrasiya məkanında bloklardan kənar əməkdaşlıq 

modelinin uğurlu nümunəsi kimi qiymətləndirilə bilər (Əliyev, 2020, s. 32). Belarusun BMT, MDB 

və Qoşulmama Hərəkatı çərçivəsində Azərbaycanın təşəbbüslərinə verdiyi siyasi dəstək iki ölkə 

arasında mövcud olan etimad və qarşılıqlı anlaşmanın strateji xarakter daşıdığını nümayiş etdirir. 

Xüsusilə 2020-ci il Vətən müharibəsindən sonra beynəlxalq arenada Azərbaycanın mövqeyinə 

göstərilən bu dəstək Belarusun Azərbaycanın ərazi bütövlüyünə hörmət prinsipinə sadiqliyini bir daha 

təsdiqləmişdir (Lukashenko, 2019, s. 19). Bu əməkdaşlığın dərinləşməsi Avrasiya regionunda yeni 

siyasi identitetin formalaşmasına da təkan vermişdir. Bu identitet çərçivəsində dövlətlər nə Qərb, nə 

də Rusiya orbitinə tam şəkildə daxil olmadan, milli və iqtisadi maraqlarına əsaslanan müstəqil vektor 

siyasəti həyata keçirirlər (Hasanov, 2022, s. 49). Belarus və Azərbaycanın ortaq mövqeyi bu 

baxımdan Avrasiya geosiyasətinin çoxqütblü inkişafına real töhfə verir. 

b) Enerji, logistika və hərbi-siyasi əməkdaşlıq aspektləri. 

Belarus–Azərbaycan münasibətlərinin əsas sütunlarından biri enerji və nəqliyyat 

diplomatiyasıdır. Belarusun enerji idxalından yüksək asılılığı Azərbaycanın karbohidrogen ehtiyatları 

ilə funksional şəkildə tamamlanır. 2011-ci ildə imzalanmış ikitərəfli enerji sazişləri çərçivəsində 

“SOCAR” şirkəti Belarusun dövlət neft strukturu “Belneftekhim” ilə neft emalı və tədarük sahəsində 

əməkdaşlığa başlamış, bu tərəfdaşlıq enerji mənbələrinin diversifikasiyasına və enerji 

təhlükəsizliyinin möhkəmləndirilməsinə töhfə vermişdir (Karimov, 2020, s. 31). 

Azərbaycan üçün Belarus təkcə enerji ixracı bazarı deyil, eyni zamanda Qafqaz–Şərqi Avropa 

istiqamətində tranzit infrastrukturunun mühüm elementi kimi çıxış edir. Bakı–Tbilisi–Qars dəmir 

yolu və Şimal–Cənub nəqliyyat dəhlizi vasitəsilə Belarus məhsullarının Azərbaycan limanları 

üzərindən Asiya bazarlarına çıxışı təmin olunur (Hasanov, 2022, s. 50). Bu logistika xətləri Avrasiya 

məkanında ticarət marşrutlarının şaxələndirilməsinə, nəqliyyat təhlükəsizliyinin artırılmasına və 

regional iqtisadi əlaqələrin dərinləşməsinə xidmət edir (Dugin, 2014, s. 63). 

Hərbi-siyasi sahədə də Belarus və Azərbaycan arasında əməkdaşlıq dinamik xarakter daşıyır. 

Müdafiə sənayesi, hərbi texnologiyalar və sərhəd təhlükəsizliyi üzrə imzalanmış ikitərəfli sənədlər 

qarşılıqlı siyasi etimadı daha da möhkəmləndirmişdir. Belarus istehsalı olan radioelektron 

avadanlıqlar, nəqliyyat vasitələri və optik sistemlərin Azərbaycan Silahlı Qüvvələrinin arsenalına 

daxil edilməsi ordunun texnoloji imkanlarını əhəmiyyətli dərəcədə genişləndirmişdir (Nazarov, 2022, 

s. 42). 

Belarus və Azərbaycanın beynəlxalq təhlükəsizlik məsələlərinə yanaşmasında dövlət suverenliyi, 

daxili işlərə qarışmama və gücdən istifadənin məhdudlaşdırılması kimi ortaq prinsiplər əsas yer tutur 

(Əlizadə, 2023, s. 65). Hər iki dövlət hibrid müharibələr, informasiya hücumları və sanksiya 

mexanizmləri fonunda milli təhlükəsizlik strategiyalarını gücləndirməyə yönəlmiş tədbirlər həyata 

keçirir. Bu baxımdan enerji və təhlükəsizlik sahəsində Belarus–Azərbaycan tərəfdaşlığı Avrasiya 

regionunda qarşılıqlı asılılıqdan daha çox, strateji balansın qorunmasına yönəlmiş mexanizm kimi 

çıxış edir (Əliyev, 2020, s. 26). Qeyd edilməlidir ki, bu əməkdaşlıq yalnız hökumətlərarası səviyyə 

ilə məhdudlaşmır. Elm, təhsil və texnoloji mübadilə sahələrində də əlaqələr genişlənməkdədir. Minsk 

və Bakıda keçirilən elmi konfranslar, sənaye sərgiləri və biznes forumları iki ölkənin iqtisadi və 

intellektual potensialının yaxınlaşmasına şərait yaradır (İsmayılov, 2021, s. 55). Bu proses geosiyasi 

əməkdaşlığı siyasi çərçivədən çıxararaq mədəni və innovativ ölçülərə daşıyır. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 113-119 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 113-119 e-ISSN: 3005-4982 

117 

Nəticə etibarilə, enerji, logistika və hərbi-siyasi əməkdaşlıq vektorları Belarus–Azərbaycan 

münasibətlərini regional səviyyədən çıxararaq Avrasiya miqyasında strateji tərəfdaşlıq mərhələsinə 

yüksəldir. Bu əlaqələr çoxqütblü beynəlxalq nizamın formalaşması şəraitində sabitliyin qorunmasına, 

balans siyasətinin dərinləşməsinə və regional iqtisadi inteqrasiyanın güclənməsinə real töhfə verir 

(European Council on Foreign Relations, 2023, p. 21; Hasanov, 2022, s. 47). 

3. Yeni çağırışlar və transformasiya meyilləri 

a) Qlobal güclər arasında balans siyasəti 

XXI əsrin ikinci onilliyindən etibarən Avrasiya məkanında ABŞ, Rusiya, Çin və Avropa İttifaqı 

kimi qlobal güclərin maraqları daha açıq və sistemli şəkildə toqquşmağa başlamışdır. Bu rəqabət 

yalnız hərbi və iqtisadi sahələrlə məhdudlaşmır, eyni zamanda diplomatik və informasiya 

müstəvisində də özünü göstərir (Brzezinski, 1997, p. 33). Belə mürəkkəb şəraitdə Belarus və 

Azərbaycan kimi orta gücə malik dövlətlər üçün ən rasional strategiya balanslaşdırılmış xarici siyasət 

modelinin gücləndirilməsidir. 

Azərbaycan bu kontekstdə özünü həm Avropa enerji təhlükəsizliyinin etibarlı tərəfdaşı, həm də 

türk dünyasının geosiyasi dayaqlarından biri kimi mövqeləndirmişdir (Hasanov, 2022, s. 48). Bir 

tərəfdən Cənub Qaz Dəhlizi və digər enerji layihələri vasitəsilə Avropa bazarlarına çıxışı təmin edən 

Bakı, digər tərəfdən Rusiya və Çinlə iqtisadi və siyasi əməkdaşlıq formatlarını qoruyaraq çoxşaxəli 

diplomatik manevr imkanları əldə etmişdir (Karimov, 2020, s. 32). Bu model ölkəyə Qərb və Şərq 

arasında nisbi strateji müstəqillik qazandırmışdır. Belarus da oxşar şəkildə balans siyasətini davam 

etdirir. Qərb sanksiyaları və Rusiya ilə dərin inteqrasiya arasında mürəkkəb tarazlığı qorumağa 

çalışan Minsk öz xarici və iqtisadi siyasətini praqmatik prinsiplər əsasında tənzimləyir. Belarusun son 

illərdə Avrasiya İqtisadi İttifaqı, Şanxay Əməkdaşlıq Təşkilatı və Qoşulmama Hərəkatı çərçivəsində 

artan fəallığı bu çoxvektorlu yanaşmanın praktik ifadəsidir (Dugin, 2014, s. 61). 

Belarus və Azərbaycanın geosiyasi davranışı göstərir ki, balans siyasəti passiv neytrallıqdan daha 

geniş məzmun daşıyır və aktiv diplomatik çeviklik tələb edən strateji modeldir. Hər iki dövlət qlobal 

güclərin təsirini məhdudlaşdırmaqla yanaşı, regional siyasi proseslərin formalaşmasında fəal iştirak 

edir (Əliyev, 2020, s. 28). Bu yanaşma Avrasiya məkanında sabitliyin qorunmasında mühüm rol 

oynayır. Məsələn, Azərbaycan Rusiya və Qərb arasında tarazlığı saxlayaraq enerji bazarında və 

təhlükəsizlik sahəsində sabitləşdirici akt kimi çıxış edir. Belarus isə Avropa ilə sərhəddə yerləşən 

tampon zona rolunu oynayaraq regional təhlükəsizlik arxitekturasının mühüm elementinə 

çevrilmişdir (Tsygankov, 2016, pp. 79–80). 

Beləliklə, qlobal güclər arasında balans siyasəti Belarus və Azərbaycan üçün sadəcə diplomatik 

seçim deyil, dövlət suverenliyinin qorunmasının əsas mexanizmlərindən biri kimi çıxış edir. Bu 

təcrübə Avrasiya regionunun çoxqütblü nizamında yeni və dayanıqlı diplomatik davranış modelinin 

formalaşmasına zəmin yaradır (European Council on Foreign Relations, 2023, p. 18). 

b) Regional münaqişələrin təsiri və diplomatik adaptasiya 

Avrasiya məkanında siyasi sabitliyi zəiflədən əsas amillərdən biri regionda uzunmüddətli və 

çoxşaxəli münaqişələrin mövcudluğudur. Bu münaqişələr təkcə təhlükəsizlik baxımından deyil, eyni 

zamanda diplomatik münasibətlər sisteminin transformasiyası və dövlətlərin xarici siyasət 

davranışlarının yenidən formalaşması baxımından da mühüm əhəmiyyət daşıyır (Hasanov, 2022, s. 

50). 

Azərbaycan üçün uzun illər əsas geosiyasi çağırış Qarabağ münaqişəsi olmuşdur. 2020-ci il Vətən 

müharibəsində əldə edilən hərbi-siyasi qələbə və ölkənin ərazi bütövlüyünün bərpası Azərbaycanın 

beynəlxalq mövqelərini əhəmiyyətli dərəcədə gücləndirmiş, regionda mövcud olan geosiyasi 

reallıqların yenidən konfiqurasiya olunmasına səbəb olmuşdur. Bu hadisə təkcə hərbi nəticələrlə 

deyil, həm də diplomatik və normativ çərçivənin dəyişməsi baxımından dönüş nöqtəsi kimi 

qiymətləndirilir. Belarus bu proseslər fonunda Azərbaycanın suverenliyinə və ərazi bütövlüyünə 

hörmət prinsipinə sadiq qalaraq regionda formalaşan yeni status-kvonu anlayışla qarşılamışdır 

(Lukashenko, 2019, s. 19). 

Belarusun öz regionunda – Şərqi Avropada – üzləşdiyi geosiyasi təzyiqlər, xüsusilə Ukrayna 

böhranı kontekstində formalaşan təhlükəsizlik mühiti Minsk diplomatiyasını adaptiv xarakterli 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 113-119 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 113-119 e-ISSN: 3005-4982 

118 

siyasət yürütməyə vadar etmişdir. Qərb sanksiyaları və iqtisadi məhdudiyyətlər Belarusun Rusiya ilə 

inteqrasiyasını dərinləşdirsə də, paralel olaraq bu proses Minsk üçün alternativ diplomatik manevr 

imkanlarının axtarılmasını da aktuallaşdırmışdır (Nazarov, 2022, s. 46). Bu kontekstdə Azərbaycan 

və Belarusun diplomatik davranış modelləri bir-birini funksional şəkildə tamamlayır. Bakı Cənubi 

Qafqazda sülh təşəbbüsləri, regional kommunikasiya xətlərinin açılması və postmünaqişə 

normallaşması istiqamətində fəal mövqe nümayiş etdirərkən, Minsk Avrasiya və Şərqi Avropa 

platformalarında dialoq üçün neytral və institusional mühit yaratmağa çalışır (İsmayılov, 2021, s. 53). 

Hər iki dövlət münaqişələrin tənzimlənməsində balanslı mövqe, vasitəçilik və beynəlxalq hüququn 

əsas prinsiplərinə sadiqlik xəttini qoruyur. 

Diplomatik adaptasiya prosesi informasiya və ideoloji müstəvidə də özünü qabarıq şəkildə 

göstərir. Müasir beynəlxalq münasibətlər sistemində informasiya müharibələri, sanksiya 

mexanizmləri və reputasiya təzyiqləri dövlətlərin yumşaq güc potensialını ciddi sınağa çəkir. 

Azərbaycan postmüharibə diplomatiyası vasitəsilə beynəlxalq imicini möhkəmləndirməyə çalışdığı 

halda, Belarus sanksiyalar şəraitində “dayanıqlılıq modeli” formalaşdıraraq daxili və xarici 

legitimliyini qorumağa yönəlmiş strategiya həyata keçirir (Əlizadə, 2023, s. 67). 

Nəticə etibarilə, regional münaqişələrin yaratdığı mürəkkəb geosiyasi mühit Belarus və 

Azərbaycan üçün həm risklər, həm də yeni imkanlar formalaşdırır. Bu dövlətlər diplomatik çeviklik, 

müstəqil qərarvermə qabiliyyəti və adaptasiya potensialı sayəsində Avrasiya məkanında sabitlik və 

dialoqu təşviq edən mühüm aktlardan birinə çevrilmişdir (European Council on Foreign Relations, 

2023, p. 20; Hasanov, 2022, s. 47). 

 

Nəticə 
 

Belarus və Azərbaycanın Avrasiya regionundakı geosiyasi mövqeyi və əməkdaşlıq strategiyaları 

müasir beynəlxalq münasibətlər sistemində orta gücə malik dövlətlər üçün alternativ və dayanıqlı 

diplomatik model formalaşdırır. Hər iki ölkənin xarici siyasət kursu göstərir ki, qlobal güclər arasında 

balans siyasəti yalnız müdafiə xarakterli mexanizm deyil, eyni zamanda inkişaf, sabitlik və strateji 

manevr üçün rasional alət kimi çıxış edir (Əliyev, 2020, s. 25). 

Azərbaycanın enerji, nəqliyyat və təhlükəsizlik sahələrində irəli sürdüyü təşəbbüslərlə Belarusun 

sənaye və texnoloji potensialının vəhdəti Avrasiya məkanında qarşılıqlı faydaya əsaslanan əməkdaşlığın 

unikal modelini formalaşdırmışdır. Bu tərəfdaşlıq iqtisadi və siyasi çərçivəni aşaraq, mədəni və 

intellektual inteqrasiya proseslərini də təşviq edən çoxölçülü xarakter almışdır (Hasanov, 2022, s. 47). 

Geosiyasi baxımdan Belarus–Azərbaycan münasibətləri postsovet məkanında ən sabit və davamlı 

tərəfdaşlıq nümunələrindən biri kimi qiymətləndirilə bilər. Hər iki dövlət fərqli geosiyasi bloklara 

daxil olmadan, beynəlxalq təşkilatlar çərçivəsində bir-birini ardıcıl şəkildə dəstəkləməklə müstəqil 

diplomatik davranış modeli formalaşdırmışdır. Qarşılıqlı etimada və mövcud reallıqlara əsaslanan bu 

siyasət sübut edir ki, Avrasiya məkanında sabitlik yalnız güc balansı ilə deyil, eyni zamanda qarşılıqlı 

hörmət və strateji uzaqgörənlik vasitəsilə təmin oluna bilər (European Council on Foreign Relations, 

2023, p. 19). 

Bu mənada Belarus və Azərbaycan Avrasiyanın fərqli coğrafi uclarında yerləşsə də, ortaq ideoloji 

və siyasi məntiqi bölüşürlər: dövlət suverenliyi, qarşılıqlı əməkdaşlıq və çoxqütblü beynəlxalq nizam. 

Məhz bu prinsiplər onların gələcək ikitərəfli münasibətlərinin və regional sabitliyin əsasını təşkil edir. 

Beləliklə, Belarus–Azərbaycan münasibətləri yalnız iki dövlətin milli maraqları ilə 

məhdudlaşmır; bu əməkdaşlıq Avrasiya regionunda müxtəlif siyasi sistemlərin sülh və qarşılıqlı fayda 

əsasında birgə mövcudluğunun mümkünlüyünü nümayiş etdirən mühüm presedentdir. Sözügedən 

model perspektivdə qlobal güc mərkəzləri arasında körpü rolunu oynaya biləcək yeni beynəlxalq 

münasibətlər fəlsəfəsinin formalaşmasına zəmin yaradır. 

 

 

 

 

 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 113-119 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 113-119 e-ISSN: 3005-4982 

119 

Ədəbiyyat 
 

1. Brzezinski, Z. (1997). The grand chessboard: American primacy and its geostrategic imperatives. 

Basic Books. 

2. Dugin, A. (2014). Avrasiya missiyası: Gələcəyin geopolitikası. Evraziyskoye Dviženie. 

3. Əliyev, İ. (2020). Azərbaycanın xarici siyasəti və milli maraqların qorunması strategiyası. 

Azərnəşr. 

4. Əlizadə, N. (2023). Avrasiya İqtisadi İttifaqı və Azərbaycan: İqtisadi əməkdaşlığın perspektivləri. 
Azərbaycan Beynəlxalq Münasibətlər Jurnalı, (2), 61–72. 

5. European Council on Foreign Relations. (2023). EU–Eurasia relations and the role of Belarus 

and Azerbaijan (Policy brief). ECFR. 

6. Hasanov, Ə. (2022). Qafqaz və Avrasiya məkanında geosiyasi proseslər. Elm və Təhsil. 

7. Heydər Əliyev Fondu. (2021). Azərbaycan–Belarus diplomatik əlaqələrinin 25 illiyi: Sənədlər 

toplusu. 

8. İsmayılov, M. (2021). Belarus–Azərbaycan münasibətləri: Regional təhlükəsizlik və iqtisadi 

əməkdaşlıq aspektləri. Qafqaz Araşdırmaları Jurnalı, (4), 45–58. 

9. Karimov, F. (2020). Azərbaycanın balanslaşdırılmış diplomatiyası: Qərb və Şərq arasında. Region 

və Dünya, (1), 25–40. 

10. Lukashenko, A. (2019). Belarusun xarici siyasət konsepsiyası. Belaruskaya Navuka. 

11. Nazarov, V. (2022). Belarus i Azerbaidjan: Geopoliticheskiye orientiry v evraziyskom 

prostranstve. Belaruskaya Dumka. 

12. Tsygankov, A. P. (2016). Russia’s foreign policy: Change and continuity in national identity. 

Rowman & Littlefield. 

 

 

Daxil oldu: 10.11.2025 

Qəbul edildi: 07.01.2026



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 120-122 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 120-122 e-ISSN: 3005-4982 

120 

 

 

 

 

 

 

 

Anar Camal oğlu İsgəndərov – 70 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

“Şöhrət” ordenli, Azərbaycan Respublikası Milli Məclisinin deputatı, Milli Məclisdə Elm və 

təhsil komitəsinin sədri, BDU-nun Tarix fakültəsinin Mənbəşünaslıq, tarixşünaslıq və metodika 

kafedrasının müdiri, Azərbaycan Respublikasının Prezidenti yanında Ali Attestasiya 

Komissiyasında Tarix və siyasi elmlər üzrə Ekspert Şurasının sədri, Qafqaz Müsəlmanları 

İdarəsinin Elmi-Dini Şurasının üzvü, Azərbaycan Respublikasının ərazi bütövlüyünün müdafiəsi 

ilə əlaqədar yaralananların və şəhid ailələrinin təminatına dəstək fondunun (“YAŞAT” Fondu) 

Himayəçilik Şurasının üzvü, Azərbaycan–Türkiyə Araşdırmalar Fondunun Himayəçilər 

Şurasının üzvü, tarix elmləri doktoru, professor 

 

Anar Camal oğlu İsgəndərov 10 yanvar 1956-cı ildə Masallı rayonunun Kolatan kəndində 

anadan olmuş, 1963–1973-cü illərdə Kolatan orta məktəbində təhsil almışdır. 1973-cü ildə Bakı 

Dövlət Universitetinin Tarix fakültəsinə daxil olmuş və 1978-ci ildə oranı bitirdikdən sonra təyinatla 

Masallı rayonuna göndərilmişdir. 1978–1981-ci illərdə əvvəl Boradigah qəsəbə orta məktəbində 

direktor müavini, sonra isə Kolatan orta məktəbində tarix müəllimi işləmişdir. 

A.İsgəndərov 1982–1984-cü illərdə Azərbaycan Neft və Kimya İnstitutunun fəlsəfə kafedrasında 

kabinet müdiri kimi çalışmış, neft-kimya fakültəsinin komsomol katibi seçilmiş və saathesabı 

qaydada dərs demişdir. 

A.İsgəndərov 1984-cü ildən Bakı Dövlət Universitetinin Tarix fakültəsinin Mənbəşünaslıq, 

tarixşünaslıq və metodika kafedrasında baş laborant kimi əmək fəaliyyətinə başlamışdır. 1985–1989-

cu illərdə Mənbəşünaslıq, tarixşünaslıq və metodika kafedrasının ilk aspirantı olmuşdur. 

A.İsgəndərov 1989-cu ildə Respublikada ilk dəfə tarixşünaslıq və mənbəşünaslıq ixtisası üzrə 

dissertasiya müdafiə etmiş və tarix üzrə fəlsəfə doktoru elmi dərəcəsi, 1993-cü ildə dosent elmi adını 

almışdır. 

A.İsgəndərov 1999-cu ildə Tarix fakültəsinin Mənbəşünaslıq, tarixşünaslıq və metodika 

kafedrasının müdiri seçilmiş və hazırda həmin kafedraya rəhbərlik edir. Onun rəhbərliyi altında 

Respublikada mənbəşünaslıq və tarixşünaslıq problemləri üzrə elmi məktəb yaradılmış və bu elmi 

məktəb uğurla fəaliyyət göstərir. 

A.İsgəndərov 2004-cü ildə “Azərbaycanda 1917–1918-ci illərdə türk-müsəlman əhalisinə qarşı 

həyata keçirilən soyqırım probleminin tarixşünaslığı” mövzusunda doktorluq dissertasiyası müdafiə 

etmişdir. Həmin il Azərbaycan Respublikasının Prezidenti yanında Ali Attestasiya Komissiyasının 

Rəyasət Heyətinin qərarı ilə tarix elmləri doktoru elmi dərəcəsi, 2005-ci ildə professor elmi adını 

almışdır. 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 120-122 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 120-122 e-ISSN: 3005-4982 

121 

A.İsgəndərov Respublikada və ölkədən kənarda Azərbaycanın XX əsr tarixinin görkəmli 

mütəxəssislərindən biri kimi tanınır. Onun 1997-ci ildə nəşr olunan “1918-ci il Mart qırğınının 

tarixşünaslığı” adlı monoqrafiyası Azərbaycan tarixşünaslığının böyük uğuru kimi qəbul olunmuşdur. 

O, ilk dəfə 1918-ci il Mart soyqırımı ilə bağlı 90 il ərzində yazılmış əsərləri dövriyyəyə cəlb etmiş və 

tarixşünaslıq baxımından onların elmi cəhətdən tənqid və təhlilini vermişdir. 70 illik sovet dönəmində 

İttifaq miqyasında Mart soyqırımı ilə bağlı yazılmış əsərləri böhtançı tarix kimi əsaslandırmağa nail 

olmuşdur. 2003-cü ildə geniş oxucu kütləsi üçün nəzərdə tutulan “Azərbaycan Xalq Cümhuriyyəti” 

adlı monoqrafiyası və “Azərbaycan Xalq Cümhuriyyəti” biblioqrafik əsəri işıq üzü görmüşdür. Onun 

2006-cı ildə “Azərbaycanda türk-müsəlman soyqırımı probleminin tarixşünaslığı” adlı fundamental 

əsəri təhsilin magistr pilləsi üçün dərslik kimi nəşr olunmuşdur. 

A.İsgəndərovun 2011-ci ildə Azərbaycan, rus və ingilis dillərində “Azərbaycan ərazisində erməni 

quldur və terrorçu birləşmələrinin törətdikləri cinayətlərə dair faktlar” adlı yaddaş kitabçası çap 

olunmuşdur. 

A.İsgəndərovun Azərbaycan xanlıqlarının çar Rusiyası tərəfindən işğal olunması, ermənilərin 

Azərbaycan torpaqlarına kütləvi şəkildə köçürülməsi, 1915–1920-ci illərdə Osmanlı və Azərbaycan 

ərazilərində türk-müsəlman əhalisinə qarşı həyata keçirilən soyqırımlar və Azərbaycan Xalq 

Cümhuriyyətinə həsr olunan tədqiqat əsəri 2011-ci ildə ABŞ-da “Realities of Azerbaijan: 1917–1920” 

adı altında nəşr olunmuşdur. Əsərə görkəmli ABŞ tarixçisi Castin Makkarti ön söz yazmışdır. Bu əsər 

ABŞ Konqresi Kitabxanasına daxil edilən ilk azərbaycanlı müəllifin əsəridir. 

A.İsgəndərovun 2019-cu ildə Azərbaycan, ingilis, rus dillərində “Qafqaz İslam Ordusu və 

Azərbaycanın xilası” monoqrafiyası, “Azərbaycan Xalq Cümhuriyyətinin yadigarı: Bakı Dövlət 

Universiteti” (üç dildə) və “Bakı Dövlət Universiteti: 100 ilin elm və təhsil məbədi” kitabları işıq üzü 

görmüşdür. 

A.İsgəndərovun rəhbərliyi altında 25 nəfər namizədlik, 5 nəfər doktorluq dissertasiyası müdafiə 

etmişdir. Hazırda onun rəhbərliyi altında 10 əyani doktorant, 8 nəfər dissertant dissertasiya üzərində 

tədqiqatlarını davam etdirirlər. O, tarix elmləri doktoru proqramı üzrə 6 elmlər doktorunun elmi 

məsləhətçisidir. 

A.İsgəndərovun bu illər ərzində 20 monoqrafiyası, 10 dərs vəsaiti, 350-dən çox elmi məqaləsi çap 

olunmuş, 50-dən artıq kitabın elmi redaktoru, elmi məsləhətçisi və rəyçisi olmuşdur. 

“Azərbaycan tarixşünaslığı”, “Azərbaycan tarixinin mənbəşünaslığı”, “Azərbaycanın tarixi 

coğrafiyası” dərslikləri Respublikada ilk dəfə Anar İsgəndərovun müəllifliyi və elmi redaktorluğu ilə 

nəşr olunmuşdur. Qeyd olunan dərsliklər Respublikanın bütün ixtisas ali məktəblərində tədris olunur. 

A.İsgəndərov mütəmadi beynəlxalq və Respublika elmi konfranslarında Azərbaycan tarixinin 

aktual problemləri ilə bağlı maraqlı məruzələr edir. 

A.İsgəndərov Gürcüstanın dövlət arxivlərindən və Əlyazmalar İnstitutundan 1823–1918-ci illərdə 

Tiflisdə fəaliyyət göstərmiş Qafqaz Müsəlmanları Ruhani İdarəsinin tarixinə dair 80 min, Türkiyə 

Cümhuriyyəti arxivlərindən isə 10 min səhifə sənədi Azərbaycana gətirmişdir. 

A.İsgəndərov 2001-ci ildən Yeni Azərbaycan Partiyasının üzvüdür. 2021-ci ilin martında 

partiyanın VII qurultayında Yeni Azərbaycan Partiyası İdarə Heyətinin üzvü seçilmişdir. O, 2003 və 

2008-ci illərdə Prezident seçkiləri dövründə İlham Əliyevin seçki kampaniyasında təbliğat və təşviqat 

qrupunun üzvü olmuşdur. 

A.İsgəndərov 2010–2018-ci illərdə Respublika Bilik Cəmiyyətinin xətti ilə respublikanın 

rayonlarında Ümummilli lider Heydər Əliyevin müstəqillik, azərbaycançılıq məfkurəsi və bu 

siyasətin Prezident İlham Əliyev tərəfindən uğurla davam etdirilməsinə həsr olunmuş çoxsaylı 

mühazirələr oxumuş və ictimaiyyət tərəfindən rəğbətlə qarşılanmışdır. 

A.İsgəndərov 44 günlük Vətən müharibəsi dövründə mətbuatda və müxtəlif televiziya 

kanallarında Azərbaycanın haqq işinin dünyaya çatdırılması və gənclərin Vətənə məhəbbət ruhunda 

tərbiyə olunması üçün mütəmadi çıxışlar edirdi. 

A.İsgəndərov 2011-ci ildən Azərbaycan Respublikasının Prezidenti yanında Ali Attestasiya 

Komissiyasında Tarix və siyasi elmlər üzrə Ekspert Şurasının sədridir. O, BDU və Tarix fakültəsi 

Elmi şuralarının, Azərbaycan–Türkiyə Araşdırmalar Fondunun Himayəçilər Şurasının, “Mahmud 



Mahmud Kaşğarlı Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2026 / Cild: 4 Sayı: 1 / 120-122 ISSN: 3005-3137 

Mahmud Kashgarli International Scientific Journal. 2026 / Volume: 4 Issue: 1 / 120-122 e-ISSN: 3005-4982 

122 

Kaşğarlı”, “Qədim diyar” beynəlxalq elmi jurnallarının redaksiya heyətinin, “Tarix və onun 

problemləri”, “Dirçəliş”, “Kəlam”, “Yaşıl çay” jurnallarının redaksiya şurasının üzvüdür. 

A.İsgəndərov Qafqaz Müsəlmanları İdarəsinin Elmi-Dini Şurasının üzvüdür. Onun 2009-cu ildə 

Azərbaycan, ingilis, rus və ərəb dillərində nəşr olunan “Təzəpirin tarixi” və 2016-cı ildə nəşr olunan 

“Şeyxülislamlığın tarixi” əsərləri elmi ictimaiyyət və ölkə dindarları tərəfindən yüksək 

qiymətləndirilmişdir. 

Bakı Dövlət Universitetinin yüz illiyinə həsr olunmuş “Azərbaycan Xalq Cümhuriyyətinin 

yadigarı: Bakı Dövlət Universiteti – 100” (üç dildə) monoqrafiyası geniş oxucu kütləsinin marağını 

cəlb etmişdir. 

A.İsgəndərov VI çağırış 71 saylı Masallı kənd seçki dairəsindən, VII çağırış 78 saylı Lənkəran 

kənd seçki dairəsindən Azərbaycan Respublikası Milli Məclisinin deputatı seçilmişdir. O, VII çağırış 

Milli Məclisdə Elm və təhsil komitəsinin sədridir. Bu illər ərzində Milli Məclisin deputatı kimi 

üzərinə düşən işləri uğurla həyata keçirir. 

A.İsgəndərov 2020-ci ilin dekabrında Azərbaycan Respublikası Prezidentinin Sərəncamı ilə 

Azərbaycan Respublikasının ərazi bütövlüyünün müdafiəsi ilə əlaqədar yaralananların və şəhid 

ailələrinin təminatına dəstək fondunun (“YAŞAT” Fondu) Himayəçilik Şurasının üzvü təyin 

olunmuşdur. 

A.İsgəndərovun xidmətləri dövlətimiz tərəfindən yüksək qiymətləndirilmişdir: 

1. 2009-cu ildə Azərbaycan Respublikası Prezidentinin Sərəncamı ilə “Tərəqqi” medalı; 
2. 2016-cı ildə Azərbaycan Respublikası Prezidentinin Sərəncamı ilə 3-cü dərəcəli “Vətənə xidmətə 

görə” ordeni; 

3. 2019-cu ildə Azərbaycan Respublikası Prezidentinin Sərəncamı ilə “Azərbaycan Respublikası 
Prezidentinin fəxri diplomu”; 

4. 2024-cü ildə Azərbaycan Respublikası Prezidentinin Sərəncamı ilə “Heydər Əliyevin 100 illiyi 
(1923–2023)” yubiley medalı; 

5. “Azərbaycan Xalq Cümhuriyyətinin 100 illiyi” yubiley medalı; 

6. “Bakı Dövlət Universitetinin 100 illiyi (1919–2019)” yubiley medalı; 
7. “Azərbaycan Respublikası Ədliyyə Nazirliyinin 100 illiyi (1918–2018)” yubiley medalı; 
8. “Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universitetinin 100 illiyi (1921–2021)” yubiley medalı; 

9. “Azərbaycan Respublikası Minatəmizləmə Agentliyinin 25 illiyi (1998–2023)” yubiley medalı; 

10. Türkiyə Cümhuriyyətinin “Altun” medalı; 
11. Azərbaycan və digər türkdilli xalqların Əməkdaşlıq Mərkəzinin Qızıl döş nişanı. 

 

Redaksiya heyəti 



123 

İÇİNDƏKİLƏR 

CONTENTS 

Kübra Aliyeva

Bitkisel süsleme sanatının oluşumunda islam ve onun bileşeni tasavvufun istisnai rolü ..................... 9 

Sərdar Zeynal

Azərbaycan dili və Türk dili qrammatikalarında feilin bacarıq forması .............................................. 17

Zümrüd Mənsimova

Aşıq Ələsgər poeziyasında təbiət motivlərinin əcdad kultu kontekstində semantikası ....................... 22

Zemfira Abbasova

Ərəb, Fars və Türk dillərində simvolların inteqrasiyası və linqvokulturoloji xüsusiyyətləri............. 31

Огулбай Гайлыева

Туркменские национальные блюда и их лексико-семантический и

лингвокультурологический анализ..................................................................................................... 36

Khurshida Kadirova

Özbek dilinde evfemizm ve disfemizm (Abdulla Kadirî eserlerini örnek alarak) .............................. 45

Doniyor Nafasov

Türk dünyası turizmi sosyo-kültürel bir olgu ve pedagojik bir sistem olarak..................................... 53

Shabnam Yusufzoda

İlkokul Türkçe ders kitabının ‘5E’ öğretim modeli temelinde hazırlanmasının metodik esasları ..... 58

Nafosat Jumaniyozova

Türk halklarinin edebî mirasinda okuma okuryazarliğinin geliştirilmesinde geleneksel ve

modern yaklaşımlar ................................................................................................................................. 61

Shohista Atajonova

Özbek ve Türk halk atasözlerının bıçımsel özellikleri hakkında ......................................................... 69

Dilnoza Umorova

Türk halkları kültürünün gelişiminde Horzem ceditçiliğinin yeri ....................................................... 74

Cəmil Quliyev

Naxçıvandan başlanan dövlətçilik salnaməsi ....................................................................................... 82
Sadoqat Yöldoşeva

İlkokul sınıflarında okuma-yazma öğretimini etkileşimli

yöntemler temelinde etkili bir şekilde organize etme ........................................................................... 89

Marifat Allaberganova

4K ilkesine dayalı olarak ilkokul öğrencilerinin yazım bilgisini geliştirme yöntemleri .................... 92 

Dinora Madraximova

Şihabuddin Mercani’nin medrese reformu ve pedagojik görüşleri ...................................................... 96

Saidə İsmayılzadə

Cənub-Şərqi Avropaya Bolqar xanlığının siyasi təsiri ....................................................................... 102

Sədaqət Fətullayeva

Maarifçilik dövrü elm və cəmiyyət arasinda qarşılıqlı təsir və transformasiya dövrü kimi............. 108

Rəqsanə Cəfərova

Belarus və Azərbaycan Avrasiya regionunun geosiyasi reallıqları fonunda...................................... 113

Anar Camal oğlu İsgəndərov – 70 .................................................................................................... 120



124 

Nəşriyyatın direktoru: Ş.M.Şəfizadə 
Texniki redaktor: S.Q.Mamoyeva 

Çapa imzalanıb: 07.01.2026  
Kağız formatı: 60x841/8. 15,5 ç.v. 

Sifariş 15. 

“Müəllim” nəşriyyatında çap olunmuşdur. 
E-mail: muallim.mmc@gmail.com 






